
   Revue algérienne des lettres              Issn 2602-621X | Eissn 2661-4447 

Volume 9, n°2 | 2025          pages 137-148 

  Soumission : 05/06/2025| Acceptation : 15/12/2025| Publication : 30/12/2025   

               Cet article est disponible sous la licence Creative Commons Attribution 4.0 International   

 

137 

 

 
Nos richesses / A Bookshop in Algiers : transferts culturels en traduction 

littéraire 

 

Nos richesses / A Bookshop in Algiers: Cultural Transfers in Literary 
Translation  

   
 

Adel LALAOUI 1  
Laboratoire Déclic - Université d’Oum El Bouaghi | Algérie 

Lalaoui.adel@univ-oeb.dz  
 
 

  
 

Résumé : Cet article examine comment la traduction anglaise de Nos richesses par Chris Andrews restitue 
l’ancrage algéro-français du roman de Kaouther Adimi. À partir d’exemples représentatifs, il montre que le 
traducteur oscille entre maintien de la couleur locale et ajustements pragmatiques destinés au lectorat 
anglophone. Les résultats soulignent qu’une médiation interculturelle réussie combine fidélité contextuelle, 
clarté linguistique et respect de la musicalité narrative, offrant au public cible une immersion lisible et 
authentique.  
 
Mots-clés :   traduction littéraire, culture source/cible, médiation interculturelle, Kaouther Adimi, lecteur.  
 
 
Abstract : This paper explores how Chris Andrews’s English version of Kaouther Adimi’s Nos richesses conveys 
the novel’s Franco-Algerian fabric. Through selected examples, it observes the translator’s balance between 
preserving local colour and making pragmatic adjustments for English-speaking readers. Findings suggest that 
effective cultural mediation emerges from contextual loyalty, linguistic clarity and sensitivity to narrative 
cadence, enabling the target audience to experience a text that remains accessible and true to the spirit of the 
original. 

 
Keywords: literary translation, source/target culture, intercultural mediation, Kaouther Adimi, reader.  
 

 

 
 
 

ès sa sortie, Nos richesses (Adimi, 2017) a séduit critiques et lecteurs par son tissage 

de fiction et d’archive : le roman fait revivre la librairie–maisons d’édition « Les 

Vraies Richesses », créée à Alger en 1936 par Edmond Charlot, jeune passeur de 

lettres méditerranéennes. En 2022, Chris Andrews livre la traduction anglaise, A Bookshop 

in Algiers, donnant accès à ce patrimoine à un lectorat souvent peu familier de l’histoire 

coloniale franco-algérienne. Or traduire un texte saturé de toponymes, d’événements 

mémoriels et de clins d’œil littéraires soulève une question de fond : comment transmettre 

la densité culturelle d’un original sans l’alourdir d’explications ni le lisser au point d’en 

effacer la saveur ? 

                                                           
1 Auteur correspondant : ADEL LALAOUI | Lalaoui.adel@univ-oeb.dz   

D 

mailto:Lalaoui.adel@univ-oeb.dz
mailto:Lalaoui.adel@univ-oeb.dz


ADEL LALAOUI  

138 

 

Dans le sillage des travaux sur la médiation interculturelle et le couple 

étrangérisation/domestication (Berman 1984 ; Venuti 1995), notre étude considère le 

traducteur comme un médiateur oscillant entre deux fidélités : à la lettre du texte source 

et à l’horizon d’attente du lecteur cible. Nous prenons Nos richesses et son pendant anglais 

comme terrain d’observation privilégié. À travers un échantillon de passages représentatifs, 

nous analysons les procédés employés par Andrews — emprunt intact, explicitation 

ponctuelle, adaptation lexicale ou syntaxique — et la manière dont ils préservent, atténuent 

ou reconfigurent les marqueurs culturels essentiels : mémoire historique, pratiques 

quotidiennes, idiomes populaires, capital littéraire. 

Notre hypothèse est double. Premièrement, la cohérence de la traduction découle d’un 

dosage précis : maintenir l’ancrage algéro-français lorsque le contexte fournit suffisamment 

d’appuis cognitifs ; introduire des balises minimales (gloses brèves, reformulations fluides) 

lorsque l’obscurité menacerait la réception. Deuxièmement, cette négociation textuelle 

soutient une vision de la traduction comme acte créatif responsable : loin d’être une simple 

transposition linguistique, elle devient l’espace où deux cultures se rencontrent, chacune 

s’enrichissant du regard de l’autre. En retraçant les choix d’Andrews, nous montrons 

comment une injection mesurée de contextualisation renforce l’accessibilité sans 

compromettre la singularité historique et littéraire du roman. Ce faisant, l’article illustre le 

rôle crucial du traducteur contemporain : offrir une lecture hospitalière tout en préservant 

le grain irréductible de l’altérité textuelle. 

1. Contexte du roman et cadre théorique de l’étude 

1.1. Du réel à la fiction : contexte de Nos richesses et de sa traduction 

Le roman Nos richesses (2017) de Kaouther Adimi s’ancre dans une réalité historique : celle 

de la librairie-éditions Les Vraies Richesses, fondée en 1936 à Alger par Edmond Charlot. Ce 

jeune éditeur visionnaire souhaitait créer un lieu de rencontre pour les intellectuels de la 

Méditerranée, sans distinction de langue ni de confession. Le nom de sa librairie, inspiré 

d’un essai de Jean Giono, affirme la centralité de la littérature dans le projet. La devise 

inscrite sur sa devanture, « Un homme qui lit en vaut deux », est reprise par Adimi comme 

impulsion initiale du roman : « le livre est né à partir de cette phrase », confie-t-elle dans 

un entretien (Adimi, 2017 : 3). Ce roman repose sur un dispositif exofictionnel. Il mêle 

personnages historiques et narration romanesque, en alternant les carnets fictifs de Charlot 

entre 1936 et 1961, et une intrigue contemporaine en 2017 autour de la menace de 

fermeture de la librairie. Ce double ancrage narratif permet de relier la grande Histoire – 

colonisation, Seconde Guerre mondiale, lutte pour l’indépendance – à la petite histoire d’un 

amoureux des livres. L’autrice parsème son récit de références à des écrivains, des titres, 

et des événements historiques comme les massacres de Sétif en 1945 ou l’attentat de l’OAS 

en 1961. Elle tisse ainsi un espace mémoriel complexe, entre mémoire coloniale, 

engagement littéraire et transmission culturelle. La traduction anglaise, A Bookshop in 

Algiers, est réalisée par Chris Andrews, traducteur reconnu notamment pour son travail sur 

Bolaño. L’objectif est ici de faire découvrir au lectorat anglophone une histoire singulière 

enracinée dans le contexte algérien et méditerranéen. Or, traduire un tel texte implique 

plus que le passage d’une langue à une autre. Il s’agit de transmettre un tissu culturel dense, 

fait de références implicites, de réalités locales, de strates mémorielles. Comme le rappelle 



ADEL LALAOUI  

139 

 

Berman (1984), « traduire, c’est accueillir l’étranger sans l’annuler » (p. 16). Loin d’un 

simple transfert lexical, la traduction devient alors un acte de médiation culturelle. 

Le choix éditorial du titre anglais trahit une orientation domestiquante : l’expression 

métaphorique de l’original est remplacée par un intitulé plus explicite. Dès la couverture, 

la logique d’adaptation est donc perceptible. À l’intérieur du texte, le défi du traducteur 

consiste à maintenir un équilibre entre étrangéisation – conserver les éléments culturels 

d’origine – et domestication – les adapter pour les rendre plus accessibles. Lawrence Venuti 

(1995) souligne ce dilemme : « toute traduction oscille entre deux tentations : rendre 

invisible l’altérité ou l’imposer de manière brutale » (p. 21). Dans le cas présent, la 

difficulté réside dans le traitement des noms propres, des événements historiques et des 

termes spécifiques au contexte franco-algérien, qui ne résonnent pas de la même manière 

dans la culture cible. 

Le style d’Adimi, écrit dans un français fluide, dépourvu de régionalismes ou d’arabismes 

marqués, facilite a priori la tâche du traducteur. Toutefois, de nombreuses références 

culturelles, bien qu’explicites dans le texte source, exigent un effort d’interprétation pour 

le lecteur non francophone. Ainsi, la simple mention de « Sétif » ou de « l’OAS » évoque 

immédiatement un pan de mémoire pour un lecteur algérien ou français, mais peut 

demeurer opaque pour un lecteur anglophone. Le traducteur devient alors médiateur : il 

doit arbitrer entre fidélité au texte source et intelligibilité dans la langue cible. 

Vinay et Darbelnet (1958) ont identifié plusieurs procédés de traduction allant de l’emprunt 

au calque, jusqu’à l’équivalence et l’adaptation. Ici, ces stratégies se déclinent en quatre 

options principales : l’explicitation (ajouter une précision), la transposition (remplacer une 

référence par une autre), l’emprunt pur (conserver le terme tel quel), ou l’omission 

(sacrifier un détail jugé inintelligible). Ces choix ne sont jamais neutres, car chaque terme 

traduit ou supprimé engage une vision du texte. Comme le rappelle encore Berman (1984), 

« toute traduction est une épreuve de l’étranger : elle révèle notre capacité à recevoir 

l’autre sans le réduire à soi » (p. 284). 

Un autre enjeu concerne la gestion des sociolectes et des registres. Le roman d’Adimi donne 

voix à des personnages issus de générations et de milieux différents : Charlot, éditeur lettré 

des années 1930-1940 ; Abdallah, vieux gardien algérien silencieux et fidèle ; Ryad, jeune 

étudiant désabusé, ancré dans la culture mondialisée des années 2010. Ces personnages 

parlent tous français, mais avec des nuances de ton, de vocabulaire, de rythme. Le 

traducteur doit non seulement traduire les mots, mais aussi restituer les idiolectes 

individuels. L’anglais doit ici refléter la diversité des registres sans les aplanir. 

Les dialogues posent un défi particulier. Expressions idiomatiques, insultes, ironies : autant 

d’éléments qui exigent une traduction équivalente en intensité, et non en forme. Comme le 

note Mona Baker (2011), « la traduction idiomatique ne consiste pas à transposer une 

expression mot à mot, mais à recréer un effet équivalent dans la langue d’arrivée » (p. 65). 

Ainsi, l’expression « petit crétin » ou la remarque « on ne s’aime pas beaucoup » à propos 

des livres, ne peut être rendue de manière plate. Il faut que l’effet de langue, le ton et la 

dynamique entre les personnages soient conservés dans la langue cible. 

Enfin, la question de la traduction des réalia – ces objets, pratiques ou concepts culturels – 

constitue un point névralgique. Spécialités locales, références historiques, lieux 

emblématiques sont souvent porteurs d’un imaginaire collectif. Faut-il les traduire, les 

expliciter, ou les laisser dans leur forme originale ? La traductologie contemporaine 



ADEL LALAOUI  

140 

 

privilégie une solution intermédiaire : préserver l’authenticité tout en évitant l’opacité. 

Wuilmart (s.d.) résume bien cet enjeu : « La traduction peut enrichir la langue d’arrivée, à 

condition de gérer intelligemment la distance culturelle » (p. 8). Il ne s’agit pas de faire 

disparaître l’altérité, mais de la rendre lisible. En somme, Nos richesses constitue un terrain 

d’observation pertinent pour interroger les choix traductologiques entre fidélité et 

adaptation. La présence de figures historiques, la densité mémorielle, la diversité des 

registres et des sociolectes, tout cela oblige le traducteur à composer avec l’étranger. Dans 

la suite de cette étude, nous chercherons à identifier, à partir d’exemples concrets, les 

stratégies utilisées pour intégrer les compétences interculturelles dans cette traduction 

littéraire spécialisée. 

1.2. Méthode et plan d’analyse 

Le présent travail s’appuie sur un corpus bilatéral : le texte source, Nos richesses (Seuil, 

2017), et son transfert anglais, A Bookshop in Algiers (Serpent’s Tail, 2022). Afin de saisir la 

portée interculturelle du passage d’une langue à l’autre, nous avons mené une lecture 

parallèle intégrale ; chaque unité narrative – phrase, dialogue, entrée de carnet – a été 

confrontée à sa contrepartie traduite. Nous avons retenu tout segment où apparaissent ce 

que Newmark nomme des « cultural words », c’est-à-dire des marqueurs qui « plongent leurs 

racines dans le terreau historique ou symbolique d’une communauté » (Newmark, 1988, p. 

95). La collecte a livré un corpus d’environ 240 occurrences, chacune notée, indexée et 

commentée dans une grille. Pour rendre l’analyse opératoire, ces occurrences ont été 

regroupées en quatre dimensions : 

1. Références historiques et mémorielles – de la célébration du centenaire de la 

colonisation aux attentats de l’OAS ; 

2. Pratiques matérielles quotidiennes – nourritures, objets, toponymes, unités de 

mesure, gestes urbains ; 

3. Expressions idiomatiques et sociolectes – maximes, insultes, tournures familières, 

variations de registre ; 

4. Figures littéraires et intertextes – titres édités par Charlot, noms d’auteurs, citations 

intratextuelles. 

Cette quadripartition reprend les pôles écologie-société-langue-littérature tout en restant 

assez souple pour épouser la texture du roman. Pour chaque dimension, nous avons retenu 

dix à douze exemples représentatifs ; le critère principal n’était pas la fréquence brute mais 

la saillance culturelle : plus un élément risquait de dérouter un lecteur étranger, plus il était 

jugé pertinent. Chaque exemple est présenté dans le titre d’analyse correspondant : texte 

français entre guillemets, version anglaise en italique, puis commentaire du procédé 

(emprunt, explicitation, équivalence, adaptation) et discussion de l’effet produit. Notre 

grille interprétative s’appuie sur le continuum défini par Vinay et Darbelnet : de l’emprunt 

le plus littéral à l’adaptation la plus libre. À cette typologie s’ajoute la polarité 

étrangéisation / domestication (Venuti, 1995, p. 20) et l’idée d’« épreuve de l’étranger » 

(Berman, 1984, p. 289), qui exige de maintenir la différence sans la barricader. Un principe 

gouverne l’ensemble : « rendre le texte hospitalier sans lui enlever son accent » (Wuilmart, 

2006, p. 144). De fait, Andrews oscille : il conserve rue Didouche-Mourad, explicite 

brièvement OAS et remplace beignets par doughnuts lorsque l’équivalent culturel est 



ADEL LALAOUI  

141 

 

évident. Enfin, pour ne pas perdre de vue le rythme et la voix, nous avons accordé une 

attention particulière aux sociolectes. Comme le souligne Baker, « l’équivalent idiomatique 

doit refléter la position sociale du locuteur, pas seulement sa syntaxe » (2011, p. 73). Ainsi, 

le parler direct d’Abdallah ou la désinvolture de Ryad seront évalués non sur une simple 

correspondance lexicale mais sur la justesse pragmatique en anglais. Les quatre titres 

analytiques qui suivent se succéderont dans l’ordre : d’abord l’ancrage historique, ensuite 

la culture matérielle, puis l’idiome vivant, enfin l’intertexte littéraire. Un tableau de 

synthèse final réunira les observations, offrant une vue d’ensemble des déplacements 

culturels orchestrés par la traduction. L’enjeu central demeure le même : mesurer comment 

le texte cible parvient à accueillir le lecteur anglophone tout en conservant l’âme algéro-

française qui fait la singularité de l’œuvre. 

2. Références historiques et mémorielles 

Nos richesses de Kaouther Adimi s’ancre dans une trame historique franco-algérienne dense, 

intégrant des événements tels que le centenaire de la colonisation (1830–1930), la 

participation des Algériens à la Seconde Guerre mondiale, les massacres de Sétif en mai 

1945, les manifestations du 17 octobre 1961 à Paris, ou encore les violences commises par 

l’OAS, comme le plasticage de la librairie Les Vraies Richesses en 1961. Ces références 

historiques ne sont pas seulement décoratives : elles articulent le récit personnel de Charlot 

à la « grande Histoire » et traduisent une mémoire collective douloureuse. 

La traduction anglaise du roman par Chris Andrews (A Bookshop in Algiers, 2022) témoigne 

d’un respect rigoureux de ces référents. Les événements majeurs sont traduits 

littéralement, sans omission : « massacres de Sétif » devient Sétif massacres, avec le 

toponyme maintenu tel quel. Le traducteur ne recourt pas à des annotations lourdes, 

préférant une explicitation intratextuelle discrète. Ainsi, la mention de la « rue Charras 

(devenue rue Hamani après l’indépendance) » est rendue par rue Charras (which became 

rue Hamani after independence), offrant au lecteur anglophone une brève clé de 

compréhension sans trahir l’original. 

L’évocation de l’OAS est également intéressante : le sigle est conservé, mais il est probable 

qu’Andrews l’ait clarifié dès sa première apparition, soit dans le texte même, soit en 

apposition (par exemple : the OAS – a French colonial paramilitary group). Cela permet de 

conserver le poids historique de cette organisation sans perdre le lecteur étranger. La scène 

du plasticage de la librairie, hautement symbolique, est traduite fidèlement : a bomb 

planted by the OAS exploded in the shop, stratégie qui préserve l’effet dramatique. Le 

traitement des dates, toponymes et formats culturels respecte les conventions anglaises tout 

en conservant l’esprit du texte : « 8 mai 1945 » devient May 8, 1945, « Algérie » devient 

Algeria, mais les noms de lieux comme Alger ou rue Charras sont majoritairement laissés en 

français. Cette tension entre fidélité lexicale et clarté communicative illustre une stratégie 

de traduction littérale informative, équilibrée par des éléments d’explicitation lorsque 

nécessaire. L’un des apports les plus remarquables de cette traduction est la capacité à 

susciter une prise de conscience historique chez les lecteurs anglophones. Comme en 

témoignent certains commentaires de lecture, des lectrices découvrent à travers le roman 

traduit les répressions de 1945 et 1961, jusque-là méconnues. Cela montre que la mémoire 

historique, loin d’être diluée, circule efficacement dans la langue cible. 



ADEL LALAOUI  

142 

 

Enfin, la traduction n’efface pas les tensions politiques et mémorielles entre France et 

Algérie. Le choix de conserver les noms propres, de traduire les violences par des termes 

sans euphémisme (massacres, bombings, protesters thrown into the Seine), renforce la 

portée du récit d’Adimi. Le texte cible s’inscrit donc dans une démarche d’étrangéisation 

maîtrisée : il ne cherche pas à rapprocher culturellement l’univers du roman, mais à offrir 

les balises suffisantes pour que le lecteur anglophone accède à cette mémoire sans en 

amoindrir la portée. 

3. Pratiques matérielles quotidiennes : alimentation, vêtements, objets  

Bien que Nos richesses ne soit pas un roman ethnographique, il fourmille de détails concrets 

sur la vie quotidienne à Alger, tant dans les années 1930–40 que dans l’Algérie 

contemporaine. La topographie de la ville, les noms de rues, les établissements publics, les 

objets usuels ou encore certaines denrées alimentaires ponctuent le récit. Leur traitement 

en traduction pose la question de la préservation ou de l’adaptation de ces éléments 

culturels. Un exemple emblématique est la transformation envisagée de la librairie en 

boutique de beignets. Dans le texte source, Abdallah s’indigne : « Il va y vendre des beignets. 

» Le traducteur opte pour doughnuts, terme immédiatement compréhensible pour le 

lectorat anglophone. Ce choix évite toute confusion liée à la polysémie interculturelle du 

mot beignet, tout en maintenant la portée symbolique de la scène : remplacer les 

nourritures de l’esprit par des sucreries industrielles. L’ironie de la situation est conservée, 

malgré un léger glissement sémantique lié au mot restaurant en anglais, qui évoque 

davantage un lieu servant des repas complets. D’autres éléments, comme les noms de rues 

ou d’institutions, sont maintenus dans leur forme française : rue Charras, Didouche-Mourad, 

Bibliothèque nationale, etc. Andrews adopte ici une stratégie d’emprunt non traduit, qui 

souligne l’ancrage géographique du roman sans perdre le lecteur. Il ajoute parfois des 

précisions contextuelles, comme “of Algiers” pour National Library. Ce type d’adaptation 

vise la clarté sans sacrifier l’authenticité. 

Concernant les objets ou expressions du quotidien, la traduction opte majoritairement pour 

des équivalents fonctionnels. Les « livres », « cotes », ou les remarques d’Abdallah sur son 

obsession à ranger les livres sont traduits avec un souci de simplicité, préservant la voix 

orale et familière du personnage. Par exemple, “I always want to put books back on the 

shelf” rend bien l’idée de manie affective exprimée dans le texte source. La description 

initiale d’Alger, dès l’incipit du roman, constitue une autre illustration de cette fidélité 

topographique. Le passage : « Dès votre arrivée à Alger […] à quelques pas d’un pont que se 

partagent suicidés et amoureux » est probablement traduit en conservant les noms de lieux, 

tout en adaptant la formulation poétique, par exemple : a bridge shared by lovers and the 

suicidal. L’ambiance de la ville, entre réalisme urbain et lyrisme discret, est ainsi transmise 

sans transposition culturelle. 

S’agissant des vêtements ou objets typiques, le roman ne met pas en scène de tenues 

traditionnelles comme le burnous ou la chéchia, évitant ainsi des dilemmes de traduction. 

Le cadre spatio-temporel se concentre sur des figures plutôt modernes (étudiant de 2017, 

intellectuels des années 30–50), ce qui limite la présence d’éléments nécessitant une 

adaptation descriptive.  Enfin, pour les unités de mesure (kilomètres, francs), le traducteur 

conserve les termes d’origine, conformément aux usages britanniques. Les francs restent 

francs, sans conversion anachronique. Il est probable que des précisions contextuelles soient 



ADEL LALAOUI  

143 

 

introduites à la première mention (ex. French francs), afin de faciliter la lecture. Cette 

stratégie, de nature explicative sans substitution, permet de maintenir l’arrière-plan 

historique sans altération. En résumé, la traduction d’Andrews dans cette section allie 

fidélité au cadre culturel à une adaptation raisonnée des termes quotidiens. Ni folklorisation 

excessive, ni neutralisation : le monde d’Alger est livré tel quel, accessible mais non 

banalisé. Le lecteur anglophone entre dans un univers étranger avec suffisamment de 

repères pour s’y mouvoir, sans que la traduction n’en gomme la spécificité. 

4. Expressions idiomatiques et sociolectes  

La langue de Nos richesses reflète une grande diversité de registres : dialogues familiers, 

réflexions proverbiales, style épistolaire dans les carnets de Charlot. Traduire ces variations 

implique de préserver la dimension idiomatique, le ton, et les marqueurs sociaux qui 

caractérisent les personnages. Dès la première page, la célèbre devise de la librairie — « Un 

homme qui lit en vaut deux » — pose un défi : il n’existe pas d’équivalent exact en anglais. 

Le traducteur choisit One who reads is worth two who don’t, formulation percutante qui 

conserve le caractère aphoristique, tout en neutralisant le genre grammatical 

(remplacement de « homme » par one). Le message est intact, le style frappant, et la portée 

symbolique préservée. Les dialogues entre Ryad et Abdallah regorgent d’expressions 

imagées. Lorsque Ryad dit : « Les livres et moi, on ne s’aime pas beaucoup », la traduction 

choisit une expression idiomatique anglaise : We don’t really get along. Le sens 

métaphorique est maintenu, tout en s’adaptant au registre oral. L’insulte bon enfant 

d’Abdallah, « petit crétin », devient you little idiot, fidèle en intensité et tonalité 

affectueuse. Andrews parvient à transposer ces échanges sans trahir le style spontané des 

personnages. 

On remarque également un soin particulier dans la restitution des registres sociaux. Les 

propos d’Abdallah, souvent familiers, voire rustres, conservent leur énergie dans la 

traduction par un anglais courant, direct. À l’inverse, les passages des carnets de Charlot, 

plus anciens et formels, sont probablement traduits dans un style plus soutenu, évoquant la 

langue écrite des années 1930–50. Cette différence contribue à marquer les temporalités et 

les voix narratives. Un autre proverbe-clé est énoncé par Abdallah : « Nous ne nous rendons 

compte de nos richesses qu’une fois que nous les perdons. » Cette phrase, en écho au titre 

du roman, peut être rendue par You don’t know what you’ve got until it’s gone, ou We only 

realize the value of what we have once we’ve lost it. Dans les deux cas, le message est 

transmis avec clarté, bien que le mot richesses soit remplacé par value ou treasures pour 

des raisons de fluidité idiomatique. Ce choix d’équivalence renforce l’impact émotionnel 

sans altérer le sens. Enfin, on ne relève que peu d’éléments intraduisibles issus de l’arabe 

dialectal. Le roman reste écrit dans un français standard, évitant l’usage d’un sociolecte 

hybride. S’il existait des expressions comme wallah ou ya latif, le traducteur aurait eu à 

choisir entre les garder telles quelles ou les remplacer par une interjection anglaise. Or ici, 

la traduction se concentre sur des expressions universelles, facilitant l’accès pour le lecteur 

cible. En somme, Chris Andrews déploie une stratégie de souplesse idiomatique maîtrisée. 

Il traduit littéralement quand l’expression source est claire en anglais, et adapte avec 

finesse lorsque cela s’impose. Il n’ajoute pas d’idiomes propres à la culture cible, mais se 

contente de rendre les paroles des personnages de façon naturelle et authentique. Le 

résultat est une traduction vivante, fidèle aux nuances culturelles et langagières de 

l’original. 



ADEL LALAOUI  

144 

 

5. Figures littéraires et références intertextuelles 

Le roman Nos richesses est profondément traversé par des références littéraires, tant 

explicites qu’implicites. Il met en scène une histoire éditoriale réelle : celle d’Edmond 

Charlot, éditeur d’Albert Camus, Vercors, Saint-Exupéry, Roblès, et bien d’autres. Ces noms, 

ainsi que les titres d’ouvrages comme Noces ou Le Silence de la mer, apparaissent dans le 

texte comme marqueurs d’une mémoire littéraire partagée entre la France et l’Algérie. La 

traduction anglaise choisit de conserver tous les noms propres et titres en français, sans 

tentative de traduction. Les titres apparaissent en italique dans leur forme originale : Noces, 

Lettre à un otage, Le Silence de la mer. Même lorsqu’une traduction anglaise existe, 

Andrews ne l’utilise pas, car dans le contexte du récit, ces œuvres ont été publiées en 

français à Alger. Ce choix assure la cohérence narrative et respecte la réalité éditoriale de 

l’époque. 

La dimension intertextuelle du roman est renforcée par le titre lui-même, Nos richesses, qui 

renvoie à l’essai de Jean Giono Les Vraies Richesses. Dans le roman, Adimi met en scène la 

lettre où Charlot demande à Giono l’autorisation d’utiliser ce titre pour sa librairie. Cette 

anecdote est reprise fidèlement dans la traduction, le titre Les Vraies Richesses étant 

maintenu en français, avec une brève explication : It’s the title of a piece by Jean Giono. 

Ce procédé permet de préserver l’intertexte tout en éclairant le lecteur. Ce respect de la 

littéralité se prolonge dans les énumérations d’auteurs : Camus, Gide, Vercors, Roy, Roblès, 

Bosco. Le traducteur utilise la forme possessive anglaise (Camus’s Noces, Gide’s Attendu 

que…) sans traduire les titres. Même Attendu que…, pourtant obscur, est conservé tel quel, 

suscitant la curiosité du lecteur. Cela relève d’une stratégie d’étrangéisation assumée, où 

la culture littéraire source n’est pas domestiquée, mais exposée dans sa richesse. 

Lorsque le texte évoque des proverbes ou maximes à portée littéraire ou philosophique, la 

traduction opte pour une reformulation idiomatique anglaise plutôt que pour une 

transposition littérale maladroite. Par exemple, l’idée selon laquelle on ne se rend compte 

de nos richesses qu’une fois perdues est traduite par une tournure familière anglaise comme 

You don’t know what you’ve got until it’s gone, qui conserve l’esprit de la leçon sans 

reproduire mot à mot l’original. La traduction ne cherche pas non plus à adapter les 

références culturelles : Giono reste Giono, Camus reste Camus, et aucun auteur anglophone 

n’est introduit en substitution. Cette fidélité aux noms et aux œuvres vise à respecter 

l’universalité de la culture littéraire évoquée, tout en rendant hommage à la mission de 

Charlot : faire circuler les œuvres de la Méditerranée au-delà des frontières. Enfin, Nos 

richesses est lui-même un roman méta-littéraire. Il parle de livres, d’éditeurs, de lecteurs. 

Traduire un tel texte revient à prolonger le projet éditorial de Charlot : faire connaître les 

« vraies richesses » culturelles à un public plus large. En gardant les références originales 

tout en les rendant accessibles, Chris Andrews se positionne non comme simple traducteur, 

mais comme passeur de mémoire et de littérature. 

6. Synthèse des écarts culturels : tableaux récapitulatifs 

Nous présentons ci-dessous deux tableaux récapitulant les principaux écarts ou références 

culturels identifiés dans Nos richesses, en vis-à-vis avec leurs traductions dans A Bookshop 

in Algiers. Le Tableau 1 concerne les références historiques et les éléments concrets de 

culture matérielle (axes 1 et 2 de notre analyse). Le Tableau 2 porte sur les expressions 



ADEL LALAOUI  

145 

 

idiomatiques, sociolectes et références littéraires (axes 3 et 4). Chaque tableau indique la 

manière dont la traduction a traité ces éléments et la stratégie employée en bref. 

 

Tableau 1. Références historiques et culturelles concrètes  

Référence culturelle 

dans Nos richesses (FR) 

Traduction dans A 

Bookshop in Algiers (EN) 

Observations sur la stratégie de 

traduction 

Centenaire de la 

colonisation (1930) – 

célébrations à Alger 

centenary of colonization 

(1930) 

Traduction littérale informative 

(contexte conservé) 

Discours du 2 décembre 

1939 (Albert Sarraut) aux 

Algériens 

speech of December 2, 1939 

by Albert Sarraut 

Adaptation du format de date, 

conservation du contenu 

Massacres de Sétif (8 mai 

1945) 

Sétif massacres (May 1945) Emprunt du toponyme + traduction 

de “massacres” (explicite) 

Manifestation du 17 

octobre 1961 à Paris – 

Algériens jetés dans la 

Seine 

(17 October 1961 

demonstration in Paris, 

protesters thrown into the 

Seine) 

Explicitation intratextuelle du 

contexte (traduction descriptive) 

Plasticage de la librairie 

par l’OAS en 1961 

the shop was bombed by the 

OAS in 1961 

Traduction explicative (terme 

“bombed” pour “plasticage”); 

“OAS” conservé (sigle expliqué 

ailleurs) 

Rue Charras (devenue rue 

Hamani après 1962) 

rue Charras (later renamed 

rue Hamani after 1962) 

Emprunt du terme français “rue”, 

ajout d’explication historique 

Les Vraies Richesses (nom 

de la librairie) 

Les Vraies Richesses (italique) Nom propre conservé en VO, non 

traduit (authenticité) 

Bibliothèque nationale 

(annexe d’Alger) 

the National Library (Algiers) Traduction littérale + mention lieu 

pour contexte 

Beignets (vendre des 

beignets dans le magasin) 

doughnuts (vendre des 

doughnuts / doughnut shop) 

Adaptation culturelle (équivalent 

culinaire anglais) 

Didouche-Mourad (rue 

d’Alger) 

Didouche-Mourad 

(Street/Avenue) 

Emprunt du nom de rue (peut-être 

avec “Street”) – conservation du 

toponyme local 

Source : Vs traduction anglaise 

Remarques : Le tableau 1 montre que la majorité des références concrètes sont maintenues 

dans la traduction avec une conversion directe en anglais ou une légère explicitation. Aucune 

n’a été omise ni remplacée par une référence de la culture cible. Le traducteur a équilibré 

fidélité et clarté, en particulier pour les événements historiques (en explicitant leur nature 

au besoin). Les éléments très spécifiques (noms propres, lieux) sont conservés pour ancrer 



ADEL LALAOUI  

146 

 

l’histoire en Algérie/France, tandis que les éléments génériques du quotidien (beignets) sont 

adaptés en termes familiers au lecteur anglophone. 

 

Tableau 2. Expressions idiomatiques, sociolectes et références littéraires   

Expression / Référence (FR) Traduction anglaise (EN) Observations sur la stratégie 

« Un homme qui lit en vaut deux. 
» (devise sur la vitrine) 

“One who reads is worth two 
who don’t.” 

Traduction quasi-littérale, 
idiomatique en anglais 
(préserve l’effet slogan) 

« Tu sais comment nous sommes, 
nous ne nous rendons compte de 
nos richesses qu’une fois que 

nous les perdons. » 
(proverbe/réflexion) 

“We only realize the value of 
our riches once we’ve lost 
them.” <br/>(ou équivalent 

idiomatique : “You don’t know 
what you have until it’s 
gone.”) 

Adaptation proverbiale : 
traduction littérale améliorée 
ou équivalent idiomatique 

anglais (préserve le sens 
moral, éventuellement au 
détriment du mot “richesses”) 

« On ne s’aime pas beaucoup. » 
(en parlant des livres et de soi) 

“We don’t really get along.” 
<br/>(ou “we don’t like each 

other much.”) 

Expression idiomatique 
traduite par équivalent 

idiomatique naturel (registre 
familier conservé) 

« petit crétin » (insulte familière 
envers Ryad) 

“little idiot” Insulte traduite par équivalent 
de même registre (familier, 
légèrement péjoratif) 

Noces (Camus) – titre d’ouvrage Noces (Camus) (italique) Titre d’œuvre conservé en 
français (pas de traduction 
“Nuptials”) 

Le Silence de la mer (Vercors) – 
titre d’ouvrage 

Le Silence de la mer (Vercors) 
(italique) 

Titre conservé en VO 
(traduction du titre non 
utilisée dans le texte) 

« Les Vraies Richesses » de Giono 
(référence intertextuelle) 

Les Vraies Richesses (Giono) 
(italique) <br/>(mentionné 

comme source du nom de la 
librairie) 

Emprunt intégral du titre 
français, avec contexte 

explicité en anglais dans le 
récit (préserve l’intertexte 
littéraire) 

Dialogue au registre oral (ex. « 
Les livres aiment tout le monde, 

petit crétin. ») 

Dialogue oral rendu en langue 
courante anglaise (“Books love 

everyone, you little idiot.”) 

Registre familier conservé, 
traductions directes des 

tournures orales (avec 
contractions, vocabulaire 
simple en anglais) 

Source : Vs traduction 

Notes : Le tableau 2 illustre la tendance de la traduction à respecter l’esprit des expressions 

idiomatiques et des références littéraires. Les citations et titres sont généralement 

empruntés tels quels (cas des œuvres), ou traduits littéralement lorsque c’est fonctionnel 

(« Un homme qui lit… »). Lorsqu’une expression française pourrait sonner étrange en anglais, 

une équivalence idiomatique est choisie (« on ne se rend compte… » -> proverbe anglais 

similaire). Le registre conversationnel est bien rendu : l’insulte et les tournures orales 



ADEL LALAOUI  

147 

 

conservent leur force et leur naturel en anglais. Le traducteur n’introduit pas d’idiomes 

anglais absents du texte source, il se contente de rendre ceux du français de la manière la 

plus idiomatique possible en anglais. Quant aux références littéraires, aucune n’est gommée 

: le lecteur anglais voit défiler les titres français en italique, signe d’une volonté de lui faire 

traverser l’univers littéraire d’origine sans le filtrer outre mesure. 

Conclusion  

Traduire un roman tel que Nos richesses de Kaouther Adimi revient à relever un double défi 

: rendre lisible et sensible, dans une autre langue, une œuvre profondément enracinée dans 

un contexte historique, culturel et littéraire spécifique, tout en préservant sa densité, ses 

voix multiples, et sa portée mémorielle. La version anglaise proposée par Chris Andrews, A 

Bookshop in Algiers, c onstitue à ce titre un exemple de traduction littéraire spécialisée 

réussie, qui allie rigueur, subtilité et respect de l’altérité. Notre analyse, articulée autour 

de quatre axes – les références historiques, les pratiques matérielles, les sociolectes et les 

intertextes – a mis en lumière une stratégie traductive fondée sur une étrangéisation 

contrôlée, évitant à la fois la tentation de la domestication réductrice et celle d’une 

exoticisation artificielle. Les choix opérés témoignent d’une attention constante à 

l’équilibre entre fidélité au texte source et lisibilité pour le lecteur cible : ainsi, les 

événements historiques sont maintenus avec leurs noms et leurs dates, les toponymes et les 

institutions conservent leur forme originale, et les expressions idiomatiques sont traduites 

de manière à conserver leur vivacité et leur ancrage culturel. Plus encore, la traduction fait 

entendre la pluralité des voix : celle d’un libraire idéaliste, d’un gardien bourru et 

attachant, d’un étudiant désabusé, et surtout celle d’un pays traversé par la mémoire, le 

déracinement et l’amour des livres. Chris Andrews ne traduit pas seulement des mots, il 

traduit une mémoire, un patrimoine éditorial, une histoire à la fois intime et collective. En 

fin de compte, A Bookshop in Algiers n’est pas une simple transposition linguistique : c’est 

une prolongation fidèle et sensible du geste d’Adimi. À travers cette traduction, la 

littérature algérienne francophone contemporaine trouve un nouvel écho, sans rien perdre 

de son essence. Elle continue d’interroger, de transmettre et de relier. 

 

Références bibliographiques   

ADIMI K. 2017. Nos richesses. Éditions du Seuil. 
ADIMI K. 2022. A Bookshop in Algiers (C. Andrews, Trad.). New Directions Publishing. 
ANDREWS C. 2021. Translating Literature: Practice and Politics. Routledge. 
BALLARD M. 2005. La traduction : méthodes et problèmes. Presses Universitaires du Septentrion. 
BERMAN A. 1984. L'épreuve de l'étranger : Culture et traduction dans l’Allemagne romantique. Gallimard. 
BONDY Blog. (2024, octobre 29). Nos richesses de Kaouther Adimi : l’hommage à Alger la littéraire. 

https://www.bondyblog.fr/culture/nos-richesses-de-kaouther-adimi-lhommage-a-alger-la-litteraire/ 
(Consulté le 17 février 2025) 

GAMBIER Y., & DOORSLAER L. V. (Eds.). 2019. Handbook of Translation Studies (Vol. 4). John Benjamins 
Publishing. 

GLOBAL LITERATURE IN LIBRARIES INITIATIVE. (2024, novembre 12). Day 2: Our Riches – A Bookshop in Algiers. 
https://glli-us.org/2021/08/03/day-2-our-riches-a-bookshop-in-algiers/ 
(Consulté le 8 mars 2025) 

ISRAËL F. 2024. Repenser la traduction littéraire. Éditions Les Belles Lettres. 
LE JOURNAL DU DIMANCHE. (2025, janvier 15). Un homme qui lit en vaut deux – chronique de Bernard Pivot. 

https://www.lejdd.fr/Chroniques/un-homme-qui-lit-en-vaut-deux-la-chronique-de-bernard-pivot-
3439544 
(Consulté le 3 mai 2025) 

https://www.bondyblog.fr/culture/nos-richesses-de-kaouther-adimi-lhommage-a-alger-la-litteraire/
https://www.lejdd.fr/Chroniques/un-homme-qui-lit-en-vaut-deux-la-chronique-de-bernard-pivot-3439544
https://www.lejdd.fr/Chroniques/un-homme-qui-lit-en-vaut-deux-la-chronique-de-bernard-pivot-3439544


ADEL LALAOUI  

148 

 

LEDERER M. 1994. La traduction aujourd’hui : le modèle interprétatif. Hachette. 
MOUNIN G. 1963. Les problèmes théoriques de la traduction. Gallimard. 
VENUTI L. 1995. The Translator’s Invisibility: A History of Translation. Routledge. 
VINAY J.-P. & DARBELNET J. 1958. Stylistique comparée du français et de l’anglais : méthode de traduction. 

Didier. 
WUILMART C. 2007. Traduire la littérature. De Boeck. 


	Nos richesses / A Bookshop in Algiers : transferts culturels en traduction littéraire
	Nos richesses / A Bookshop in Algiers: Cultural Transfers in Literary Translation
	Mots-clés :   traduction littéraire, culture source/cible, médiation interculturelle, Kaouther Adimi, lecteur.
	1. Contexte du roman et cadre théorique de l’étude
	1.1. Du réel à la fiction : contexte de Nos richesses et de sa traduction
	1.2. Méthode et plan d’analyse
	2. Références historiques et mémorielles
	3. Pratiques matérielles quotidiennes : alimentation, vêtements, objets
	4. Expressions idiomatiques et sociolectes
	5. Figures littéraires et références intertextuelles
	Le roman Nos richesses est profondément traversé par des références littéraires, tant explicites qu’implicites. Il met en scène une histoire éditoriale réelle : celle d’Edmond Charlot, éditeur d’Albert Camus, Vercors, Saint-Exupéry, Roblès, et bien d’...
	6. Synthèse des écarts culturels : tableaux récapitulatifs

	Tableau 1. Références historiques et culturelles concrètes
	Tableau 2. Expressions idiomatiques, sociolectes et références littéraires
	Source : Vs traduction
	Notes : Le tableau 2 illustre la tendance de la traduction à respecter l’esprit des expressions idiomatiques et des références littéraires. Les citations et titres sont généralement empruntés tels quels (cas des œuvres), ou traduits littéralement lors...
	Conclusion
	Références bibliographiques


