
   Revue algérienne des lettres              Issn 2602-621X | Eissn 2661-4447 

Volume 9, n°2 | 2025          pages 149-159 

  Soumission : 09/09/2025| Acceptation : 18/11/2025| Publication : 30/12/2025   

               Cet article est disponible sous la licence Creative Commons Attribution 4.0 International   

 

 

Traduire le littéraire : de la transculturation à la médiation 

Entre traductibilité et fidélité dans  Mes hommes  de Malika Mokeddem et 

 de Nahla Baidhoun  رجالي
 
 

From Transculturation to Mediation – Between Translatability and Fidelity 

in Mes hommes by Malika Mokeddem and رجالي  by Nahla Baidhoun" 

 

   
Khadidja GHEMRI 1  

Université Mohamed Khider Biskra | Algérie 
khadidja.ghemri@univ-biskra.dz 

 
Abdelouahab DAKHIA 

Université Mohamed Khider Biskra | Algérie 
a.dakhia@univ-biskra.dz 

 
  

 
Résumé : Cet article interroge la praxis de traduction comme acte de médiation interculturelle, où le texte 
littéraire se transforme en lieu de transfert, d’acculturation et de renouveau. À travers le roman "Mes hommes" 
de Malika Mokeddem et sa traduction par Nahla Baidhoun ; il met en lumière les tensions entre fidélité, 
équivalence et créativité, il souligne le rôle du traducteur comme passeur culturel et négociateur des univers 
linguistique, culturel et idéologique. De fait, toute intervention traductrice soucieuse de réaliser le pont entre 
des cultures notamment d’aires civilisationnelles différentes et tout praxéologique inscrit dans l’axiologique 
exige une compétence interculturelle. 
 
Mots-clés : Traduction, Littérature, transculturation, médiation, compétence interculturelle. 
 
Abstract: This article examines the praxis of translation as an act of intercultural mediation, in which the 
literary text is transformed into a space of transfer, acculturation, and renewal. Through the novel Mes hommes 
by Malika Mokeddem and its translation by Nahla Baidhoun, it brings to light the tensions between fidelity, 
equivalence, and creativity, while emphasizing the role of the translator as a cultural mediator and negotiator 
of linguistic, cultural, and ideological universes. In this sense, any translational intervention concerned with 
building a bridge between cultures—particularly those belonging to different civilizational spheres—and any 
praxis inscribed within the axiological framework necessarily requires intercultural competence. 

 

Keywords : Translation, Literature, Transculturation, Mediation, Intercultural Competence. 
 
 

 

 

                                                           
1 Auteur correspondant : KHADIDJA GHEMRI|khadidja.ghemri@univ-biskra.dz.  

mailto:khadidja.ghemri@univ-biskra.dz
mailto:a.dakhia@univ-biskra.dz


KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

150 

 

e texte littéraire, imprégné de littérarité et qui se veut univers où si l’esprit de 

l’homme s’y hasarde et y pénètre, lui échappe totalement pour sa délivrance ; se 

voulant, sinon son image, du moins son reflet, ce texte demeure surtout un espace 

interculturel par excellence où le linguistique et le culturel redéfinissent et manipulent 

l’axiologique et le praxéologique qui représentent l’essence de cette trame narrative 

représentant ce no man’s land des cultures où la re-connaissance et la co-existence assurent 

son essence. Si la transculturalité représente cette communication permanente des 

cultures, toute culture se définit ainsi, par rapport à une autre au point de composer sa 

raison d'être dans le schéma de l’évolution historique et toute culture au contact de l'autre 

propose, se développe et évolue. De là, traduire le littéraire signifierait transfert, 

enrichissement, acculturation et renaissance, du texte littéraire par le biais de la médiation. 

Cet univers romanesque se constitue en lieu de la rencontre, du contact, de l’échange et de 

l’altérité où plusieurs cultures coexistent et plusieurs idéologies s’entrecroisent.  

De plus, la littérature est trompeuse quel que soit le qualificatif qu’on leur appose ; tant il 

vrai qu’elle déroute les traducteurs les plus avertis ! Si cette même littérature est l’œuvre 

d’écrivains algériens appartenant à un contexte socioculturel étranger à la langue 

d’expression ; en d’autres termes une littérature assumant la responsabilité de prendre en 

charge une signification et un sens étrangers aux mots qui les véhiculent d’où les difficultés 

de toute traduction se voulant fidèle et représentative d’une littérarité singulière échappant 

à l’intraduisibilité et surtout médiatrice culturelle et où le traducteur devient passeur 

culturel. Dans ce jeu attrayant et fascinant des univers culturels des textes originel et 

traduit, nous projetons de découvrir jusqu’à quel point ce médiateur, ce passeur culturel, 

ce traducteur est-il réellement et véritablement ce négociateur, ce réconciliateur des 

espaces vitaux littéraires voire culturels de cette littérature algérienne au point où il est 

pris dans les mailles culturelles et les filets linguistiques du percept, de l’affect et de 

l’intellect ?  

Nous nous interrogeons donc, sur les difficultés que rencontre le traducteur du texte algérien 

d’expression française en relation avec la fidélité et l’équivalence, la visibilité, la réécriture 

et surtout la créativité ou le phénomène de l’appropriation de l’œuvre romanesque voire la 

co-auctorailité fondements essentiels de toute médiation linguistico-culturelle susceptible 

de donner naissance à un autre texte grâce à une compétence interculturelle consciencieuse 

et responsable. 

Partant de l’idée de Ladmiral &Lipiansky que « La traduction est un mode de communication 

interculturelle » (Ladmiral, Lipiansky,1989 :132), nous projetons d’analyser le processus de  

traduction en relation avec cette médiation culturelle et surtout les difficultés et les écarts 

caractéristique essentielle de tout acte de traduction et représentant l’ethos du nouveau 

texte en passant d’une langue à une autre en ayant comme toile de fond une culture 

singulière produite par le génie d’une langue au statut particulier à savoir le français.  Cette 

analyse a trait à la traduction du roman « Mes hommes » de l’autrice algéro-française Malika 

Mokeddem qui proclame : « Comme j’aurais aimé les connaître toutes, les langues et de 

leurs riches libations m’enivrer le gosier et l’esprit, et du piédestal de leur savoir étreindre 

et embrasser les enchaînements du monde » (Mokeddem, 1992 : 119), d’où son inscription 

dans cette universalité et cette interculturalité. 

L 



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

151 

 

De fait, Nahla Baidhoun, traductrice de ce roman, en s’appuyant sur une stratégie 

interculturelle qui lui permettrait la saisie du linguistique et du culturel et sur un esprit 

« versé dans la connaissance des systèmes culturels qui communiquent leurs impulsions, tout 

à la fois profondes et nécessaires, aux schèmes linguistiques mis à la disposition des 

créateurs de textes. » (Dahou & dakhia, 2008 :244 ) pour pouvoir réaliser une traduction plus 

ou moins fidèle à un contexte socioculturel et spatio-temporel particulier. 

1. Traductibilité, fidélité et équivalence 

 « […] selon la thèse que défendent E. Sapir et B. L. Whorf, chaque langue impose à ses 

locuteurs [voire à ses écrivains] un certain découpage du réel et une vision du monde 

particulière. L’intraductibilité des langues dessine l’identité culturelle de chaque société » 

(Collés, 2007 :64).  Il ressort ainsi, la double difficulté du traduire du roman « Mes hommes » 

de Malika Mokeddem produit dans la langue française et exprimant un socioculturel étranger 

à cette langue et provenant d’autres langues maternelles à savoir les langues algériennes 

(arabe dialectal et le berbère et ses variétés). De fait, « chaque langue choisit différemment 

les traits saillants par lesquels elle dénomme objets et concepts ainsi que les particularités 

par lesquelles elle caractérise les idées » Lederer, Danica,1984: 38) , il ressort ainsi, la 

difficulté de traduire le culturel, d’où le phénomène de l’intraduisibilité et le recourt du 

traducteur aux différentes stratégies pour pallier aux insuffisances linguistico-culturelles 

susceptibles de réaliser la signification avec une fidélité ou du moins créer chez le lecteur 

du texte traduit cette sensation et cette attachement. 

1.1 Pratique traductionnelle : entre fidélité et liberté de création 

Umberto Eco note que « [l]a rose est une figure symbolique tellement chargée de 

significations [le texte littéraire] qu’elle finit par n’en avoir plus aucune, ou presque (…). 

Le lecteur [voire le traducteur] [est] désorienté, il ne [peut] choisir une interprétation (…) 

même s’il [saisit] les possibles lectures nomalistes » (Eco, 1985 :6). Il s’avère ainsi que la 

difficulté d’interpréter/traduire et de saisir le sens reste omniprésente ; même si la langue 

cible représente des équivalences qui demeurent des clés interprétatives, ils ne font 

qu’embrouiller les idées au lieu de les embrigader. Les mots refusent les sens avec lesquels 

le traducteur veut les habiller. Ils résistent à toute signification susceptible de les 

emprisonner. Ils se révoltent contre le fait de les définir et de les rapporter à un sens en 

fonction d’un contexte spécifique immuable. Un mot est par essence mouvant ; il fuit toute 

interprétation temporelle, toute soumission. C’est ce qui renforce l’opposition des mots 

comme le suggère Edouard Glissant : « (…)  Un jour viendra où la traduction sera non 

seulement superflue mais inimaginable. (…). Les mots se dresseront contre l’homme. Ils se 

libéreront de l’esclavage de leur signification. » ( Glissant, 1994 :154)    

Néanmoins, la multiplicité des traductions suggérées au roman « Mes hommes » et qui en 

quelques sortes consolent plus au moins l’autrice parce qu’elles lui font redécouvrir des 

effets de sens auxquels elle n’a pas pensé et que ces multiples traductions et interprétations 

composent ces innombrables voies et voix permettant la découverte de la forêt vierge du 

sens absolu contenu dans le roman et déclarant la naissance d’une autre œuvre, produite 

par la traductrice. Partant de l’idée qui précise que « la fidélité n’est […] plus à l’émission 

du texte original mais à la réception de la traduction : que la lecture de celle-ci suscite la 

même réaction chez le lecteur que la lecture du texte original, et l’engagement de fidélité 



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

152 

 

est respecté » (Durieux, 2000 :13) donnerait à tout traducteur cette liberté praxéologique 

et d’agir en considérant son nouveau lecteur avec qui il entretient une connivence 

sémiologique. 

1.2.  L’agir traducteur entre contrainte culturelle et liberté expressive  

Ainsi, dans la recherche d’équivalents, la traductrice se heurte aux difficultés d’ordre 

culturel et idéologique. Consciente et consciencieuse de la complexité de l’acte traducteur, 

à savoir équilibre entre fidélité au texte original et adaptation aux spécificités de la langue 

arabe, la traductrice Nahla Baidhoun opère par des choix d'équivalence dans une perspective 

transculturelle en tenant compte des différences culturelles et linguistiques caractéristiques 

majeures des deux univers romanesques et interculturels. La traductrice doit également 

s'émanciper de l'influence directe de l'auteur afin de produire une traduction autonome, 

pertinente et compréhensible pour le public cible. La traductrice, comme tout traducteur, 

est hanté par la production d’une œuvre de fiction dans laquelle imagination et réalité 

s’entremêlent de manière consciente et résolue pour exprimer une réalité, laquelle œuvre 

trouve toujours sa raison d’être dans cette peinture minutieuse et consciencieuse de la 

réalité socio-historique de l’homme. Cette œuvre permet ainsi l’approche et l’étude des 

sociétés et des cultures comme le précise Mathieu GUIDERE qu’« Avec l’équivalence 

efficiente, les mots acquièrent un pouvoir tangible. Les équivalents donnés ne sont plus 

considérés et jugés prioritairement par rapport à l’original, mais par rapport à leur valeur 

intrinsèque dans le système de communication qui les emploie » (Guidere,2OOO :62).  

L’exemple suivant illustre cette valeur intrinsèque et l’emploi d’autres lexèmes est 

significatif : « À quatre, cinq ans, je me sentais déjà agressée par les propos de mon 

entourage. J’interprétais déjà que les filles n’étaient jamais des enfants. » 

(Mokeddem,2OO5 :13) «  في الرابعة او الخامسة من العمر شعرت بان الكلام الذي اسمعه من حولي يعتدي علي. ففهمت

ولادا على الاطلاقمنذ ذلك الحين ان البنات لسن ا .» (Baidhoun,2OO7 :13) 

 « Agressée par les propos » → « الكلام ... يعتدي علي » 

En français, agressée conserve une ambiguïté : il peut s’agir d’une violence verbale, 

symbolique ou psychologique. La traductrice choisit يعتدي (qui signifie « agresser, violenter, 

porter atteinte »), renforçant la dimension d’attaque directe. Cela rend le vécu de l’enfant 

encore plus dur et dramatique en arabe. 

« Les filles n’étaient jamais des enfants » → « البنات لسن اولادا على الاطلاق » 

L’énoncé français est surprenant : il efface symboliquement l’enfance des filles. En arabe, 

la traductrice opte pour les filles ne sont absolument pas des garçons (لسن اولادا على الاطلاق). 

Ici, elle abandonne la métaphore paradoxale de l’original (fille ≠ enfant) pour une opposition 

plus concrète (fille ≠ garçon). Cette reformulation est un choix d’autonomie traductive : elle 

privilégie une opposition culturellement lisible pour le lecteur arabe, mais qui déplace 

légèrement l’intention de l’auteur. 

Le texte français porte une critique implicite de la société patriarcale : les filles sont privées 

d’enfance, réduites à un statut inférieur. Cette idée relève d’une lecture féministe de la 

condition féminine dans la cellule familiale. 



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

153 

 

Or, la traductrice, confrontée à la contrainte culturelle de la langue arabe et de son lectorat, 

ne pouvait pas rendre littéralement l’idée que « les filles ne sont jamais des enfants » sans 

risquer une perte de sens ou une incompréhension. En arabe, l’opposition « fille/enfant » 

aurait paru étrange ou trop obscure. Elle choisit donc de « translater » le conflit vers 

l’opposition « fille/garçon », beaucoup plus immédiatement intelligible dans un contexte 

socioculturel arabe où la hiérarchie de genre est fortement ancrée. La traductrice 

s’émancipe de l’influence directe de l’auteur en ne calquant pas les mots, mais en cherchant 

une équivalence idéologique. Son objectif n’est pas de rendre l’étrangeté littérale, mais de 

recréer une critique de la domination masculine dans un langage percutant pour le public 

cible. Ainsi, même si la formulation change (fille ≠ enfant → fille ≠ garçon), la charge socio-

historique de l’œuvre est préservée : la négation de la fille en tant qu’être reconnu. 

La traductrice apparaît ainsi comme une créatrice : elle s’émancipe de l’influence directe 

de l’auteur pour produire un texte autonome, qui fait sens dans la langue d’accueil, tout en 

préservant la dimension socio-historique et féministe de l’original. 

 

2. De la médiation en traduction : la transculturation en question  

Le terme de « médiateur » a été emprunté aux sciences sociales, dans une perspective de 

communication. Les traductologues l’ont utilisé à des fins linguistico-culturelles, comme 

l'illustrent les idées de George Steiner dès le milieu des années 1970, où il décrit le 

traducteur comme un médiateur biculturel (Steiner,1975 :90). De plus, à la fin des 

années 1980, les traductologues ont commencé à considérer l'aspect psychologique et social 

du traducteur comme médiateur entre les acteurs de la communication, comme on le 

constate dans les travaux de Basil Hatim et Ian Mason (1990) lorsqu'ils ont abordé le thème 

du « traducteur comme médiateur ».  

 

2.1 Le traducteur acteur culturel 

Cette analyse de la trajectoire du traducteur comme médiateur dans la traductologie est 

complétée par les travaux d'un groupe d'auteurs francophones tels que Jean-Réné Ladmiral 

et Michel Ballard, et George Bastin. Pour Bastin, qui a étudié la traduction comme un acte 

de communication interculturelle, le rôle du traducteur devient celui de facilitateur du 

processus de communication. La médiation devient alors présente, même si elle n'est pas 

apparente. Cependant, la médiation n'est pas toujours une simple question linguistique. 

Klineberg reconnaît la plausibilité de l'idée de considérer le traducteur comme un médiateur 

culturel à travers la traduction de textes littéraires, affirmant  

Pour Klineberg et d'autres, la principale contribution de la médiation d'une personne est de 
représenter une culture à une autre avec fidélité, exactitude et sympathie. Le modèle que ces 
auteurs privilégient est celui du traducteur capable de rendre un corpus littéraire accessible à 
des personnes qui ne connaissent pas la langue dans laquelle le texte a été écrit. » (Bochner, 
1981 :45).  

Klineberg relie ainsi le traducteur au médiateur, chacun étant un acteur culturel, cherchant 

à présenter une culture à une autre de manière fidèle, appropriée et attrayante.  

Néanmoins, Le problème réside dans le champ d'action limité du traducteur, qui est tenu 

d'être neutre et fidèle à l'original. De fait, Taft (1981) définit le traducteur comme un 

médiateur culturel :  



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

154 

 

La personne qui facilite la communication, la compréhension et l'action entre des personnes ou 
des groupes différents par leur langue et leur culture. Le rôle du médiateur consiste à 
interpréter les expressions, les intentions, les perceptions et les attentes de chaque groupe 
culturel pour l'autre, c'est-à-dire à établir et à équilibrer la communication entre eux. (…)  Pour 
servir de lien en ce sens, le médiateur doit être capable de participer dans une certaine mesure 
aux deux cultures. Il doit donc être biculturel (voire pluriculturel) dans une certaine 
mesure.  (Taft, 1981 :75) 
 

L’exemple suivant est significatif : La souplesse de ton saroual, tenu haut sur les mollets, 

rehaussait la force de tes jambes (Mokeddem, 2OO5 :13)  وتعزز مرونة سروالك المشمر عن ربلتيك صلابة

 La traductrice a maintenu le mot saroual sous sa forme arabe .(Baidhoun, 2OO7 :13)  ساقيك.

 sans passer par une traduction française neutre du type pantalon ou culotte. Ce choix (سروال)

n’est pas anodin : il ancre le texte dans sa culture d’origine, en conservant une couleur 

locale et en refusant de « neutraliser » le terme. Le syntagme « tenu haut sur les mollets » 

devient « المشمر عن ربلتيك » (retroussé au-dessus de tes mollets). La traduction met l’accent 

sur le geste (retrousser), ce qui donne plus de mouvement que dans l’original, légèrement 

descriptif. Cela illustre un ajustement interprétatif : le traducteur amplifie la plasticité de 

l’image. 

L’expression « la force de tes jambes » se traduit par « صلابة ساقيك » (la robustesse/solidité 

de tes jambes). Ici, force (plutôt esthétique ou virile) devient  صلابة(solidité, fermeté, 

dureté), ce qui confère une nuance légèrement différente, plus « matérielle » que 

métaphorique. En adoptant le terme saroual (سروال), la traductrice assume une médiation 

culturelle, le terme saroual est déjà un emprunt oriental, chargé de connotations 

culturelles. En arabe, le mot retrouve son ancrage natif. La traductrice opère donc une sorte 

de retour culturel, réinscrivant l’objet vestimentaire dans son univers naturel. Cela illustre 

la thèse de Bastin : la traduction est un acte de communication interculturelle où le 

traducteur facilite l’accès à une culture étrangère, tout en conservant sa spécificité. Le 

passage français « exotise » l’habit en le laissant en l’état ; la traduction arabe, elle, le « 

normalise » dans sa culture d’accueil. Selon Klineberg, le traducteur doit représenter une 

culture « avec fidélité, exactitude et sympathie ». Ici, l’équilibre est délicat : La fidélité au 

texte français est respectée (pas de réécriture majeure). Mais la sympathie culturelle 

transparaît dans le choix de   صلابةau lieu de قوة. Ce dernier aurait été plus proche de « force 

», mais la traductrice a préféré un terme qui connote à la fois endurance et robustesse, 

qualités traditionnellement valorisées dans les représentations corporelles en arabe. 

2.2 Médiation et altérité 

L'être ne peut exister que par rapport à la multitude des rencontres et à la pluralité des 

découvertes de l’Autre. Être compris par tous suscite la motivation et l’intérêt de tout 

individu. En effet, se faire comprendre et être compris, reconnaître et être reconnu en tant 

que membre à part entière de la communauté humaine constitue l'aspiration légitime de 

tout être lucide, conscient de lui-même et de sa responsabilité. De fait, cela exige de tout 

traducteur un rapprochement, une compréhension, une adhésion et/ou une ouverture sur le 

texte à traduire, sur l’Autre dans son intégrité linguistico-culturelle indivise ; laquelle 

ouverture ne signifie en aucun cas faire fi de ses valeurs puisqu'il est réellement question 

d'une évolution vers une plus grande ouverture à la diversité et d’un élargissement du champ 

de la connaissance. Ainsi, le rôle du passeur culturel, du médiateur, de ce traducteur est 

assuré et assumé et le texte originel trouvera vie dans un autre contexte socioculturel et 



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

155 

 

spatio-temporel différent de celui de sa naissance. De là, traduire représentera « Cette 

action réparatrice de cette altérité culturelle qui nous affranchit de nos mentalités 

conservatrices grâce à la médiation et à l'équilibre de ces représentations que tout un chacun 

se construit de soi par besoin et de cette légende que l’on se crée autour de soi par vanité, 

oublieux de la vérité de l'espèce » (Dakhia, 2005 :229). De fait, le processus de traduction 

inscrit dans cette transculturation signifiera cette médiation permise par l’altérité. Ainsi,  

Nous partons à la découverte de la différence entre ma et sa culture, mes et ses valeurs; valeurs 
qui nous inscrivent tous deux dans un imaginaire culturel à la recherche de l'eurythmie des 
origines. Les productions humaines existent qui témoignent de notre volonté catalyseuse de 
nos discours. (Dakhia,2005 :230) 

 « Au bout de combien de désertions et de marchandages Saïd réussit-il enfin à extorquer la 

permission de m’épouser ? À ce moment-là, c’est moi qui flanche. » (Mokeddem, 2OO5 :68)  

 (Baidhoun,2OO7 :13) « بعد كم هروب ومساومة انتزع اخيرا الاذن بالزواج بي؟ في تلك اللحظة، انا التي تراجعت » 

 « Désertions » → « هروب »  

Le mot désertion en français évoque l’abandon, la fuite mais aussi une connotation militaire 
(déserter un camp, une cause). La traductrice choisit هروب  (fuite), un terme plus concret, 
plus immédiat, mais qui perd une partie de la charge métaphorique (politique/militaire) de 
l’original. Cette atténuation sémantique traduit une volonté d’adaptation : l’accent est mis 
sur l’acte de « fuir » plutôt que sur le registre idéologique. 

« Marchandages » → « مساومة »  

Le français marchandage a un ton péjoratif (négociations intéressées, mesquines). L’arabe 
 peut aussi signifier négociation, compromis, troc verbal. Ici, la correspondance est  مساومة

assez proche, mais la nuance péjorative est un peu neutralisée. 

« Extorquer la permission » → « انتزع الاذن »  

Le verbe français extorquer implique la ruse, la force ou la manipulation. انتزع (arracher) 
garde cette intensité, mais elle est ici renforcée: l’acte paraît plus brutal, plus physique. La 
traductrice accentue la dimension de lutte. 

« C’est moi qui flanche » → « انا التي تراجعت »  

Flancher en français est une métaphore : céder, perdre courage, faiblir. La traductrice rend 

par تراجعت (je me suis retirée, j’ai reculé), plus explicite, plus direct, mais moins imagé. Cela 

oriente la lecture vers une décision rationnelle plutôt qu’une faiblesse émotionnelle. 

À travers ces choix, la traductrice illustre bien le rôle de médiateur culturel .Elle doit 

rapprocher deux visions du monde. Le français joue sur des métaphores (désertion, 

flancher), qui résonnent dans un imaginaire occidental (guerre, combat intérieur) tandis que 

L’arabe privilégie la clarté et l’action (تراجعت ,هروب), des termes plus concrets qui parlent 

directement au lecteur arabophone. C’est exactement le rôle de la traductrice qui décrit 

dans un autre cadre : il ouvre le texte à l’altérité, en respectant l’esprit mais en adaptant 

la forme. Elle ne trahit pas, mais elle déplace le regard pour permettre au texte de « vivre 

» dans un autre espace culturel. En choisissant d’adoucir certaines connotations (désertions 



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

156 

 

 la traductrice négocie entre deux ,(انتزع → extorquer) et d’en accentuer d’autres (هروب →

imaginaires : D’un côté, l’imaginaire français qui valorise l’ironie, la métaphore, le jeu sur 

le langage. De l’autre, l’imaginaire arabe qui privilégie la précision et l’action claire. Le 

lecteur arabophone ne lit pas le même texte que le lecteur francophone, mais il lit un texte 

qui fait sens pour lui, dans son horizon culturel. 

Ce processus rejoint l’idée que « traduire, c’est réparer l’altérité culturelle » : en ajustant 

les images, la traductrice permet la reconnaissance mutuelle entre deux systèmes de valeurs 

et de représentations. L’exemple illustre bien comment la traduction devient un dialogue 

avec l’Autre. La traductrice est à la fois fidèle et créative, elle conserve l’idée de lutte et 

de négociation amoureuse mais elle transforme aussi la métaphore française en images plus 

accessibles pour le lecteur arabe. L’acte traductif ouvre un espace où deux cultures peuvent 

se rencontrer sans que l’une ne nie l’autre. 

2.3 Traduction et compétence interculturelle 

Taft (1981) évoque les compétences qu'un médiateur doit posséder pour accomplir son 

travail au mieux de ses capacités : connaissance de la société, compétences en 

communication et compétences techniques, compétences sociales (connaissance des règles 

régissant les relations en société) et compétences émotionnelles (capacité à se contrôler).  

La médiation en traduction est influencée par la structure sociale et l'affecte. Cependant, 

cette approche est loin d'être simple, car la définition de la structure sociale n'est pas 

facilement accessible. Pour clarifier ce que signifie la structure sociale dans cette 

recherche, la définition de Turner est très appropriée. Selon lui, elle est « composée de 

réseaux de positions statutaires interdépendantes, ainsi que des systèmes culturels et des 

rôles associés aux positions au sein de ce réseau » (Turner, 1994 :51). Par conséquent, la 

pratique de la médiation dans le processus de traduction est soumise au pouvoir détenu par 

les praticiens, à l'idéologie qu'ils représentent et aux normes et standards qu'ils cherchent à 

mettre en évidence et à maintenir dans le texte cible. Inversement, le texte traduit 

maintient ou remet en question les normes, l'idéologie et les relations de pouvoir dans la 

société cible. Vu cette interpénétration, cette imbrication des univers idéologiques et 

culturels, le traducteur se déplace et pénètre plusieurs univers en fonction de l’historicité 

des dires et des faires grâce à cette compétence traductrice et/ou interculturelle. Traduire, 

par le biais de cette compétence inscrite dans l’interculturalité signifierait ce vouloir passer 

d’un univers culturel à un autre par le continuum des valeurs et des représentations. 

L’intérêt majeure de cette compétence est de permettre au traducteur de se situer et d’être 

-entité indivise- dans toute situation de communication interculturelle. 

L’initiation à une compétence de l’interculturel est le primat de toute intervention 

traductrice soucieuse de réaliser le pont entre des cultures notamment d’aires 

civilisationnelles différentes pourtant en rencontre grâce à /à cause des contingences 

historiques parce que comme le précise Umberto ECO « grâce aux outils sémiotiques, la 

totalité d’une culture peut être lue comme un phénomène de communication. » (2000 : 

346). À ce titre, les outils sémiotiques répondent à une certaine logique ; à celle de 

l'articulation qui existe entre le signe et la pensée. Loin de l’arbitraire, tout outil, tout signe, 

tout fait s’inscrivant dans une culture donnée dénote une explication et connote un sens. 

De là, la compétence interculturelle permettra la familiarisation avec ce fonds socioculturel 



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

157 

 

qui assure l’interprétation linguistique et partant l’adaptation culturelle sachant que toute 

prise de parole présuppose dans son intentionnalité originelle un calcul interprétatif de la 

part des différents lecteurs de l’œuvre originale et traduite.  

À force d’observer leur monstruosité, leur perversion, d’essayer de comprendre leurs 
motivations, je m’étais forgé une conviction : ce sont les perfidies des mères, leur misogynie, 
leur masochisme qui forment les hommes à ce rôle de fils cruels. Quand les filles n’ont pas de 
père, c’est que les mères n’ont que des fils. C’est qu’elles-mêmes n’ont jamais été enfants. 
Qu’ont-elles fait de la rébellion ? (Mokeddem, 2OO5 :12) 
 

ولكثرة ما راقبت وحشيتهن وانحرافهن، حاولت إدراك دوافعهن، ترسخ لدي اليقين بأن خسة الأمهات وكراهيتهن للنساء ومازوشيتهن،   
طفالا. هي التي تؤهل الرجال لدور الأبناء القساة القلب. حين لا يكون للبنات أب، فذلك لأن ليس للأمهات سوى أبناء، ذلك لأنهن لم يكن يوما أ

علن بالتمردفماذا ف (Baidhoun,2OO7 :12) 

« monstruosité »« وحشية » (bestialité, sauvagerie) 

Le terme conserve sa violence mais l’oriente vers une connotation plus physique qu’éthique. 

Monstruosité évoque aussi l’anormalité morale, tandis que وحشية insiste sur la brutalité 

animale. La traductrice choisit donc de rendre l’insulte plus accessible, quitte à en modifier 

l’axe sémantique. 

 

« perversion » « انحراف » (déviation, dépravation) 

 La traduction est fidèle, mais elle véhicule une charge morale plus forte dans le contexte 

arabe, où انحراف est souvent associé à l’immoralité sociale ou sexuelle. Ici, la traduction 

accentue la dimension de jugement moral. 

 

« perfidies » « خسة » (bassesse, ignominie) 

La charge est renforcée : perfidie en français a un sens d’hypocrisie malveillante, alors que 

 .est une condamnation radicale, presque existentielle خسة

 

« misogynie » « كراهية للنساء » 

 Traduction littérale, qui conserve la clarté du propos, mais perd le terme conceptuel du 

français (misogynie est ancré dans le vocabulaire féministe, ce qui n’est pas le cas de  كراهية

 .Ici, la traductrice choisit la transparence pour le lectorat arabe .(للنساء

 

« masochisme » « مازوشية » 

 Le terme technique est maintenu tel quel (translittération). Cela marque la volonté de 

respecter l’idéologie féministe universelle et son lexique spécialisé. 

« Elles-mêmes n’ont jamais été enfants » « لم يكن يوما أطفالا » 

 La traduction garde l’idée intacte, mais elle la rend encore plus tranchante par l’absence 

de nuance. 

« Qu’ont-elles fait de la rébellion ? » « فماذا فعلن بالتمرد؟ » 

 Ici, la traduction garde le ton accusateur, direct, et préserve l’esprit de l’original. 

 

La traductrice n’est pas neutre ; elle agit comme médiatrice d’une idéologie féministe. Ses 

choix montrent une volonté de renforcer certaines charges sémantiques (perfidies → خسة), 

ce qui intensifie le réquisitoire contre les mères complices de la domination masculine. Une 

adaptation aux normes discursives arabes : par exemple, misogynie devient كراهية للنساء, plus 

immédiatement compréhensible dans la culture cible. Par-là, la traduction négocie entre 

deux univers idéologiques, L’univers de Mokeddem, marqué par une critique féministe 

explicite, en français. L’univers de la langue arabe, où ces débats doivent être reformulés 

pour être entendus et compris sans perdre leur radicalité. La traductrice ne gomme pas la 



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

158 

 

charge féministe, elle la transpose mais elle choisit ses mots en fonction de leur impact sur 

le lecteur arabophone. Par exemple, انحراف ou خسة sont des termes qui choquent davantage 

dans l’imaginaire arabe que leurs équivalents français. Ce faisant, la traductrice exerce un 

pouvoir idéologique : elle décide de maintenir la critique virulente des rapports de genre, 

mais en l’adaptant à un lexique plus direct, plus moral, qui s’inscrit dans les normes 

linguistiques de la société cible. Cet exemple montre bien l’imbrication des univers 

idéologiques dans la traduction. La traductrice se situe entre la voix de l’auteure et la 

sensibilité de son lectorat arabe. Elle déplace certaines images (monstruosité → وحشية) et 

conserve d’autres (مازوشية), créant un équilibre entre accessibilité culturelle et fidélité 

idéologique. Elle agit comme une entité indivise : ni totalement fidèle à l’autrice, ni 

totalement soumise au lectorat, mais inscrite dans une interculturalité où s’entremêlent 

valeurs, représentations et choix stratégiques. 

 

Conclusion  

La traduction, au sens de transculturation, est une compréhension des sens et surtout des 

significations contenues dans l’œuvre littéraire et virtuellement présents dans tout texte ; 

elle est surtout une recherche, une aventure, un voyage dans le monde littéraire, en 

particulier dans l’univers romanesque. Ainsi, traduire signifierait asseoir définitivement le 

sens en adéquation avec un contexte socioculturel et spatio-temporel autre que celui qui a 

vu naitre le texte originel parce qu’il s’agit de l’interprétation des signes d’une langue 

habillés de tout un culturel et de tout un historique qui leurs sont propres. Il est dès lors 

question du phénomène de la transtextualité ; de la naissance d’un texte second, d’un texte 

troisième, d’un énième texte. Chacun de ces textes s’inscrit dans un contexte socio-

historique d’émergence particulier. De fait, toute traduction reste celle qui conduit à une 

réécriture, à la production, à la création. Elle est incitante et incitative. En effet, toute 

œuvre littéraire, selon Umberto Eco, s’inscrit dans cet univers du traduisible parce qu’« un 

narrateur n’a pas à fournir d’interprétation à son œuvre, sinon ce ne serait pas la peine 

d’écrire des romans, étant donné qu’ils sont, par excellence, des machines à générer de 

l’interprétation » (Eco, 1985 :7). Pour ce faire la médiation culturelle en traduction est un 

appel à la réconciliation par l’altérité, car on ne peut signifier son être que par rapport aux 

rencontres et aux redécouvertes de l’Autre. Il est beaucoup plus question de cet 

transmutation inéluctable de la personne humaine vers une plus grande ouverture à 

la diversité et à l’élargissement du champ de la connaissance ; « (…) le rapport entre 

la diversité des peuples et l’unité de l’espèce humaine. » (Todorov, 1989 : 4ème de 

couverture) 

 

 
Références bibliographiques   
 
BAIDHOUN N.2OO7,رجالي,El-Farabi,Beyrouth Liban . 
BOCHNER S. 1981. The Mediating Person: Bridges between Cultures. Cambridge : Schenkman Publishing. 
TAFT R. 1981. « The Role and Personality of the Mediator » dans Bochner, S. The Mediating Person: Bridges 

between Cultures. Cambridge : Schenkman Publishing.  
LEDERER M. & SELESKOVITCH D. 1984. Interpréter pour traduire. Paris : Didier Érudition. 
ECO U. 1985. Apostille au Nom de la Rose. Trad. de l’italien par Bouzaher, M. Paris : Grasset. 
STEINER G. 1975. After Babel: Aspects of Language and Translation. Oxford : Oxford University Press. 
LADMIRAL J.-R. & LIPIANSKY E. M. 1989. La Communication interculturelle. Paris : Armand Colin. 



KHADIDJA GHEMRI & ABDELOUAHAB DAKHIA 

 

159 

 

HATIM B. & MASON I. 1990. Discourse and the Translator. London : Longman Group. 
MOKEDDEM M. 1992. « Contribution » dans Dumont, P. La francophonie par les textes. Paris : Éditions EDICEF-

AUPELF. 
MOKEDDEM M. 2005. Mes hommes. Grasset. Paris. 
GLISSANT É. 1994. « Contribution » dans Eco, U. À la recherche de la langue parfaite dans la culture européenne. 

Coll. Faire l’Europe. Paris : Éditions du Seuil. 
GUIDERE M. 2000. Publicité et traduction. Coll. Communication et civilisation, série « Communication en pratique 

». Paris : L’Harmattan. 
DAHOU F. & DAKHIA A. 2008. « Article » dans Al-Mutargim. n° 17, janvier-juin. 
DURIEUX C. (s.d.). « De l’esprit des lois à l’émotion judiciaire ». Disponible en ligne : 

https://www.tradulex.com/Actes2000/Durieux.pdf 
DAKHIA A. (s.d.). Dimension pragmatique et ressources didactiques d’une connivence culturelle en FLE. Thèse 

de doctorat. Université de Batna.  
TODOROV T, Nous et les autres – la réflexion française sur la diversité humaine, Coll. Points/Essais, Ed. du Seuil, 

Paris, 1989. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.tradulex.com/Actes2000/Durieux.pdf

	Mots-clés : Traduction, Littérature, transculturation, médiation, compétence interculturelle.
	Références bibliographiques
	BAIDHOUN N.2OO7,رجالي,El-Farabi,Beyrouth Liban .
	BOCHNER S. 1981. The Mediating Person: Bridges between Cultures. Cambridge : Schenkman Publishing.
	TAFT R. 1981. « The Role and Personality of the Mediator » dans Bochner, S. The Mediating Person: Bridges between Cultures. Cambridge : Schenkman Publishing.
	LEDERER M. & SELESKOVITCH D. 1984. Interpréter pour traduire. Paris : Didier Érudition.
	ECO U. 1985. Apostille au Nom de la Rose. Trad. de l’italien par Bouzaher, M. Paris : Grasset.
	STEINER G. 1975. After Babel: Aspects of Language and Translation. Oxford : Oxford University Press.
	LADMIRAL J.-R. & LIPIANSKY E. M. 1989. La Communication interculturelle. Paris : Armand Colin.
	HATIM B. & MASON I. 1990. Discourse and the Translator. London : Longman Group.
	MOKEDDEM M. 1992. « Contribution » dans Dumont, P. La francophonie par les textes. Paris : Éditions EDICEF-AUPELF.
	MOKEDDEM M. 2005. Mes hommes. Grasset. Paris.
	GLISSANT É. 1994. « Contribution » dans Eco, U. À la recherche de la langue parfaite dans la culture européenne. Coll. Faire l’Europe. Paris : Éditions du Seuil.
	GUIDERE M. 2000. Publicité et traduction. Coll. Communication et civilisation, série « Communication en pratique ». Paris : L’Harmattan.
	DAHOU F. & DAKHIA A. 2008. « Article » dans Al-Mutargim. n  17, janvier-juin.
	DURIEUX C. (s.d.). « De l’esprit des lois à l’émotion judiciaire ». Disponible en ligne : https://www.tradulex.com/Actes2000/Durieux.pdf
	DAKHIA A. (s.d.). Dimension pragmatique et ressources didactiques d’une connivence culturelle en FLE. Thèse de doctorat. Université de Batna.
	TODOROV T, Nous et les autres – la réflexion française sur la diversité humaine, Coll. Points/Essais, Ed. du Seuil, Paris, 1989.

