7/ 4

.RL. Revue algérienne des lettres Issn 2602-621X | Eissn 2661-4447
Volume 9, n°2 | 2025 pages 330-339

Soumission : 06/12/2025 | Acceptation : 17/12/2025| Publication : 30/12/2025

Cet article est disponible sous la licence Creative Commons Attribution 4.0 International m

La pensée de J. L. Austin revisitée. Performativité et pouvoir symbolique du
langage. Entretien avec Bruno AMBROISE

The Thought of J.L. Austin Revisited: Performativity and the Symbolic Power

of Language. An Interview with Bruno Ambroise

Mokhtar ZOUAOUI '

Université Djilali Liabes de Sidi-Bel-Abbes | Algérie

mokh_zouaoui@yahoo.fr

et philosophiques de la Sorbonne (ISJPS, UMR 8103 : CNRS/université Paris 1 Panthéon-Sorbonne). Il travaille

%runo AMBROISE est chercheur en philosophie du langage au CNRS, affecté a U’Institut des sciences juridiques

sur [’histoire et [’épistémologie de la théorie des actes de parole dans une perspective interdisciplinaire,

mélant la philosophie aux sciences humaines et sociales (droit, anthropologie,
sociologie, linguistique). Spécialiste de [’ceuvre de J. L. Austin, il a écrit Qu’est-ce
qu’un acte de parole ? (Vrin, 2008), dirigé le volume De l'action du discours. Le
concept de speech act au prisme de ses histoires (ISTE Editions, 2018), et co-dirigé
Textes clés de philosophie du langage, Vol. 1 : Signification, vérité et réalité. [Avec S.
Laugier] (Vrin, 2009) ; Textes clés de philosophie du langage, Vol. 2 : Sens, usage et
contexte. [Avec S. Laugier] (Vrin, 2011) ; Le mental et le social, [Avec Ch. Chauviré]
(Editions de [’EHESS, 2013) ; Langage et politique : ’efficacité du langage en question,
[Avec B. Geay] (P. U. du Septentrion, 2016).

Bruno Ambroise is a researcher in the philosophy of language at the CNRS, dffiliated

with the Institute of Legal and Philosophical Sciences of the Sorbonne (ISJPS, UMR 8103:

CNRS/University Paris 1 Panthéon-Sorbonne). His work focuses on the history and
epistemology of speech act theory from an interdisciplinary perspective, combining
philosophy with the humanities and social sciences (law, anthropology, sociology,

linguistics). A specialist in the work of J. L. Austin, he authored What is a Speech Act? (Vrin, 2008), edited the
volume On the Action of Discourse: The Concept of Speech Act through the Lens of Its Histories (ISTE Editions, 2018),
and co-edited Textes clés de philosophie du langage, Vol. 1 : Signification, vérité et réalité. [with S. Laugier] (Vrin,
2009) ; Textes clés de philosophie du langage, Vol. 2 : Sens, usage et contexte. [with S. Laugier] (Vrin, 2011) ; Le
mental et le social, [with Ch. Chauviré] (Editions de [’EHESS, 2013) ; Langage et politique : I’efficacité du langage en

question, [with B. Geay] (P. U. du Septentrion, 2016).

Mokhtar ZOUAOUI — Depuis votre these de Doctorat intitulée « Les pouvoirs du langage : la
contribution de J. L. Austin a une théorie contextualiste des actes de parole », que vous
avez soutenue en 2005, vous avez consacré un nombre important de vos travaux a la

' Auteur correspondant : MOKHTAR ZOUAOUI | mokh_zouaoui@yahoo.fr

330


mailto:mokh_zouaoui@yahoo.fr

MOKHTAR ZOUAOUI

pensée austinienne. Vous vous étes consacré notamment a une nouvelle traduction de How
to Do Things with Words, parue en 2024 aux éditions du Seuil. A ce titre, pouvez-vous nous
expliquer ce qui rend la pensée d’Austin toujours pertinente et d’actualité. Comment ses
idées influencent-elles votre propre approche philosophique ?

Bruno AMBROISE — Je pense qu’il faut d’abord souligner que la pensée propre d’Austin avait été
peu ou mal comprise dans le monde francophone, lorsqu’elle y fut introduite dans les années
1970. Importée, sous l'influence de Paul Ricoeur qui avait décidé de faire traduire Austin aux
éditions du Seuil, avec le courant de la pragmatique linguistique, la réflexion d’Austin a
immédiatement été associée a celle de John R. Searle (philosophe du langage américain,
professeur a l’Université de Berkeley, qui a bien été éléve d’Austin a Oxford mais qui a surtout
été formé par Peter F. Strawson). Or, Searle, dans son livre fameux, Speech Acts (Cambridge U.
Press, 1969 ; traduit sous le titre Les actes de langage, chez Hermann en 1972), propose une
théorie des actes de parole qui, certes, s’inscrit dans la lignée des travaux d’Austin mais les
modifie et les corrige de maniére décisive. En réalité, Searle est assez opposé a la méthode
suivie par Austin et on peut méme le lire comme proposant une critique assez forte du type de
philosophie qu’Austin développait. Le paradoxe veut ainsi que Searle reprend des idées d’Austin
(et de Ludwig Wittgenstein) tout en s’opposant a la « philosophie linguistique » que ce dernier
défend - qu’on appellerait plutot désormais « philosophie du langage ordinaire ». Et, en France,
a l’époque, on n’a pas vu que cette appropriation était une sorte de « trahison » ; on a plutot
considéré que les travaux de Searle poursuivaient les travaux d’Austin en les corrigeant et en les
améliorant. Des lors, on a beaucoup lu Austin a travers Searle - en lui faisant parfois des
reproches qui s’adressaient essentiellement a la théorie avancée par Searle. L’ironie de
Uhistoire, c’est que, désormais, dans le monde anglo-saxon, cette méme lecture prévaut dans la
plupart des départements de philosophie analytique, ou l’on ne prend plus vraiment la peine de
lire Austin - sauf dans quelques cas ou on défend une approche considérée comme assez
hétérodoxe : a Harvard, Chicago ou Tufts, par exemple, ou la lecture qu’en a proposé Stanley
Cavell, qui soulignait les enjeux éthiques et méthodologiques de la réflexion d’Austin, n’est pas
oubliée.

Bref, la pensée d’Austin, complexe et s’inscrivant dans une tension explicite avec le positivisme
logique qui a donné naissance a la philosophie analytique, mérite déja d’étre redécouverte pour
elle-méme tant elle apparaissait importante a ses contemporains. Austin était en effet considéré
comme le principal représentant de la <« philosophie du langage ordinaire », mouvement
philosophique né a Oxford, assez critique a l’égard de la tradition et que la tradition
philosophique analytique entend souvent oublier au motif qu’on serait passé a d’autres
modalités d’analyse (notamment lorsque dans les années 1990, la philosophie de ’esprit est
devenue centrale). Pourtant, je pense que bon nombre d’analyses proposées par Austin sont tout
simplement déniées sans qu’on n’en percoive plus la portée critique essentielle et
potentiellement toujours pertinente. Sa critique des « sense data », par exemple, peut valoir
comme critique directe du représentationnalisme contemporain, comme [’ont souligné Hilary
Putnam ou Charles Travis. Et sa méthode d’analyse, attentive aux usages du langage ordinaire,
devrait nous permettre de nous méfier des catégorisations et des généralisations trop rapides
toujours trop souvent opérées en philosophie, comme [’ont bien montré Sandra Laugier et Avner
Baz. En réalité, méme sa conception de U’efficacité du langage est beaucoup plus complexe que
ce qu’en a fait la pragmatique linguistique. C’est une chose qu’avait bien soulignée S. Cavell,

331



MOKHTAR ZOUAOUI

puis (de maniere différente) Marina Sbisa en ltalie, et que S. Laugier a contribué de maniere
décisive a défendre en France des les années 1990.

En effet, le propre de la réflexion d’Austin est d’insister sur le fait que le langage sert a faire de
multiples choses et, notamment, des actes illocutoires. Ces actes illocutoires, qu’on a souvent
mal compris et qu’on a toujours tendance a ramener a des actes performatifs opérés par des
énoncés du méme noms (du type « Je baptise ce bateau le Queen Elizabeth, « Je déclare la
séance ouverte » ou « Je dissous I’Assemblée Nationale »), forment un niveau d’action singulier
du langage - que Austin n’a certes pas completement découvert (des penseurs médiévaux
’avaient signalé, tout comme Adolf Reinach ou Bronislaw Malinowski), mais qu’il a thématisé
comme tel. Contrairement aux effets d’ordre rhétorique qu’Aristote avait déja mis au jour, les
effets produits par les actes illocutoires sont produits « en disant » quelque chose (et non pas
« du fait d’avoir dit quelque chose »). On a parfois l’impression, du fait de cette formulation,
que ces effets dérivent du contenu sémantique porté par Uénoncé. Or, Austin s’était
immédiatement défié d’une telle compréhension (c’est méme, en un sens, tout le propos de
How To Do Things With Words) : pour lui, les actes illocutoires sont des actes nécessairement
conventionnels, qui fonctionnent tels des rituels sociaux pour produire des effets tenant a la
reconnaissance qu’on leur accorde. Ce sont des effets que j’appelle « symboliques » (en
reprenant ’idiome a Pierre Bourdieu). Or, ce sont précisément ces effets qui m’intéressent, en
tant qu’ils permettent d’identifier des actes accomplis au moyen du langage en fonction du
monde social dans lequel on vit et de ses conventions, de son histoire, de la position respective
du locuteur et de Uinterlocuteur, et qui ont une fonction décisive dans nos échanges sociaux. A
cet égard, les réflexions d’Austin me semblent pouvoir se combiner de maniere étroite avec les
réflexions juridiques, anthropologiques et socio-linguistiques. Elles s’inscrivent parfaitement
dans une démarche interdisciplinaire cherchant a comprendre les pouvoirs spécifiques dont sont
dotés les énoncés utilisés par les étres humains, en tant qu’ils partagent cet ensemble de
pratiques que forme le langage et au moyen desquelles ils interviennent pour modifier la réalité
qu’ils habitent et agir les un-e's avec les autres (d’ou la dimension immédiatement éthique et
potentiellement politique de la pensée d’Austin). Dans cet ensemble de pratiques, la capacité a
décrire le monde, susceptible de produire des énoncés vrais ou faux, occupe une place
importante, mais néanmoins assez réduite, contrairement a ce que pense une bonne partie de
’analyse philosophique consacrée au fonctionnement du langage. La philosophie générale
d’Austin, dans son combat contre « illusion descriptive », vise ainsi a nous dessiller le regard et
a accorder a chaque aspect du fonctionnement du langage l’importance qui lui est due. Elle est
en ce sens profondément réaliste en méme temps qu’attentive a la diversité des usages.

M. Z. — Mais il semble, a la lecture de vos travaux sur cet auteur, qu’il n’ait pas toujours
été pleinement compris. Je cite a ce propos ce que vous écriviez dans votre contribution
intitulée Qu’est-ce qu’agir avec des mots ? Limites et possibilités de [’efficacité
performative parue en 2024 dans a [’ouvrage Le performatif a l’'usage, dirigé par Martin
Mees et Jeanne-Marie Roux : « fréquemment, cette appropriation se fait moyennant une
transformation des idées de son initiateur, John L. Austin, sinon une incompréhension de
ses theses, lesquelles répondaient a des enjeux philosophiques précis. Ce détournement est
évident dans des disciplines qui empruntent le concept de « performatif » pour penser une
action sur le réel qui a peu a voir avec la parole ou qui rend celle-ci capable d’agir
directement sur le « monde matériel », en la dotant d’une efficacité ontologique
redoutable ». Pourriez-vous nous éclairer sur les raisons qui ont, selon vous, suscité cette
mécompreéhension ?

332



MOKHTAR ZOUAOUI

B. A. — Je comprends parfaitement bien ’attrait que peut avoir la pensée d’Austin, en ce
gu’elle semble mettre au jour et expliquer quelque chose d’un peu fabuleux, d’un peu
« magique », dans le fonctionnement du langage, a savoir sa capacité supposée a créer des
choses et donc a modifier le réel au moyen de la parole, notamment lorsqu’on prononce les
fameux « énoncés performatifs ». Si on prend ’énoncé « Je vous déclare unis par les liens du
mariage » ou « Je vous déclare coupable », on a en effet ’impression que le langage modifie, de
par sa seule puissance, le réel. Or, d’une part, il faut immédiatement rappeler qu’Austin a
toujours souligné que cette efficacité dépendait de la réunion de « conditions de félicité » bien
précises : on ne peut marier un couple dans une société donnée que si on occupe une certaine
position statutaire (étre maire, par exemple) qui permet de mobiliser certaines institutions et
certaines conventions a cet effet. On ne peut déclarer quelqu’un coupable que si on occupe la
fonction de juge dans une société ou son verdict va avoir force de loi (en étant soutenu par la loi
et toute linstitution judiciaire). Autrement dit, les effets produits le sont grace a des
conventions sociales, qui dotent certains énoncés d’une certaine force illocutoire dans certains
contextes et sous certaines conditions. D’autre part, si Austin a bien souligné la trés grande
diversité des opérations illocutoires réalisables au moyen du langage (c’est tout le propos de la
derniére conférence dans How To Do Things With Words), il n’a pas doté celui-ci de pouvoir
aussi magique que celui de modifier le monde physico-chimique, ni le fonctionnement
physiologique du corps humain. Si le langage a un pouvoir illocutoire (ou performatif), c’est un
pouvoir que peuvent lui attribuer des conventions ; dés lors, U’efficacité illocutoire ne peut pas
étre autre chose qu’une efficacité conventionnelle. Ce qui veut dire que le langage ne peut pas
faire plus de choses, notamment sur le plan ontologique, que ce que des conventions peuvent
faire.

Or, je pense qu’il y a parfois des ambiguités dans le pouvoir qu’on souhaite attribuer au langage
dans le champ (tres diversifié) des études de genre (notamment). Il me semble tout a fait
justifié qu’on mobilise la pensée d’Austin pour penser les effets (symboliques) de catégorisation
opéré par le langage en matiere d’attribution de genre(s) et de sexualité(s) - lesquels peuvent
étre a origine d’inégalités flagrantes, notamment au niveau juridique et politique, et peuvent
aussi avoir des conséquences sur le bien-étre des individus (y compris sur le plan physique et
corporel). Et des travaux trés importants existent dans ce domaine, qui ont profondément
renouvelé l'usage de la pensée d’Austin et lui ont redonné une actualité forte (et assez
inattendue). Mais il me semble que, notamment chez Judith Butler, dont, par ailleurs,
j’apprécie beaucoup a la fois la personne et les travaux, il y a parfois une confusion entre la
« performance » et la « performativité », entre la capacité a opérer des modifications
matérielles (ou corporelles) et la capacité a produire des effets illocutoires (par exemple, au
niveau de la catégorisation d’éléments corporels ou de pratiques sexuelles). Et je pense que
cette confusion entretient un « optimisme » trompeur et illusoire au regard des pouvoirs du
langage, qu’ils soient considérés comme oppressifs ou libérateurs (j’ai a cet égard le méme
scepticisme que celui que pouvait avoir Jacques Bouveresse a ’égard des travaux théoriques
supposés « révolutionnaires » des années 1960-1970). Mais c’est un domaine dans lequel les
travaux ne cessent de se multiplier et que je ne maitrise plus compléetement, méme s’ils
m’intéressent vivement depuis ma thése. Mon regard critique est donc aussi la marque de mon
intérét et de ma curiosité a leurs égards.

M. Z. — Lorsqu’il s’agit de remonter aux origines de la performativité chez Austin, les
travaux se tournent presque instinctivement vers les conférences qu’il a prononcées en
1955 a [’Université de Harvard, édités dans [’ouvrage posthume How to do things with

333



MOKHTAR ZOUAOUI

words. Or, dans une courte note, rapporte J. O. Urmson dans son édition de cette ceuvre,
Austin précise que les idées qui sous-tendent ces conférences ont été élaborées en 1939.
«Je les ai mobilisées, écrivit Austin, dans un article sur ‘Autrui’ publié dans les
Proceedings of the Aristotelian Sociéty ». Dans quelle mesure une relecture de [’évolution
de la pensée austinienne, en s’appuyant notamment sur ses travaux précurseurs comme
U’article de 1939 sur « Autrui », permettrait-elle de renouveler notre compréhension de la
performativité et de corriger les malentendus qui ont marqué la réception de ses idées ?

B. A. — En réalité, on sait que les idées d’Austin sur la performativité sont issues d’un séminaire
mené en commun avec Herbert A. L. Hart sur la question des excuses et, plus généralement, sur
le langage juridique. (Récemment, Anais Jomat a écrit une these remarquable sur ces questions
a UUniversité Saint Louis - Bruxelles.) C’est méme Hart qui lui aurait soufflé le terme anglais
« operative » pour désigner ce que Austin cherchait a identifier sous le terme d’énoncé
performatif. Mais avant méme ce séminaire, Austin avait en effet établi un parallele entre les
énoncés de connaissance (ceux dans lesquels on dit « savoir » ou « connaitre » quelque chose) et
les énoncés de promesses : selon lui, dire que l’on connait, ce n’est pas décrire un état cognitif
particulierement élevé sur U’échelle de la croyance (comme si la connaissance était une
croyance mieux assurée), mais donner a autrui des gages quant a mes raisons de considérer que
tel état de choses est le cas : je ne le crois pas seulement, je le sais. C’est en fait une reprise de
’épistémologie oxonienne défendue par John Cook Wilson (Christophe Al-Saleh a mené des
travaux importants sur cet héritage.) Or, considérer que dire « je sais », c’est assurer autrui du
bien fondé de ce que je dis, c’est considérer qu’en parlant ainsi, je m’engage a son égard : je
prends un engagement quant a la vérité de ce que je dis étre le cas. Dire « je sais que Florence
adore le foie gras », c’est donner a mon interlocuteur mon assurance quant au fait que Florence
aime le foie gras (si je dis que je le sais, je ne peux pas me tromper). C’est une analyse portant
sur "usage de ce type d’énoncé, laquelle autorise ensuite Austin a établir un parallele avec les
usages des énoncés de promesse : dire « Je promets que vais nettoyer le comptoir aprés avoir
cuisiné », c’est donner a autrui ma parole que je vais faire ce que j’ai dit que j’allais faire, c’est
donc prendre un engagement a cet égard. Les deux types d’énoncés semblent donc fonctionner
de maniére similaire en donnant & autrui une assurance. A ce titre, ces deux types d’énoncés
font des choses similaires et, si on considere que la promesse est I’exemple typique de l’énoncé
performatif, alors il est juste de considérer que les énoncés de connaissance en sont aussi - ce
qui est une position trés hétérodoxe au sein de ’épistémologie analytique, qui considére que les
énoncés de connaissance se caractérisent essentiellement par leur vérité supérieure. Pour Austin,
les énoncés de connaissance rapportent bien slr des faits vrais, mais leur fonction propre n’est
pas d’asserter la vérité de ces faits, mais de la garantir.

Dés lors, on comprend deux choses : la performativité n’est pas étanche aux questions de vérité-
fausseté et c’est une dimension qui vaut aussi pour des énoncés d’ordre cognitif ; d’autre part,
’action accomplie par un énoncé ne dépend pas de ce qui est dit par ’énoncé (de ce qu’on
appelle son « contenu propositionnel », qui est un concept qu’Austin refuserait pour sa part
d’employer sans ironie). En effet, dire « je sais que Florence aime le foie gras », ce n’est pas
dire que je vous donne la garantie qu’elle aime le foie gras ; mais, pourtant, en le disant, c’est
bien ce que je fais (tout en disant, le cas échéant, quelque chose de vrai ou de faux). Cette
analyse d’un énoncé généralement considéré comme cognitif souligne également toute la
diversité des choses qu’on peut faire par la parole et le type d’illusion qu’une analyse en termes
de conditions de vérité peut générer - comme A. Baz ’a trés bien montré dans ses travaux. Il
s’agit bien plutot pour Austin de montrer toute la diversité de pratiques dans lesquelles

334



MOKHTAR ZOUAOUI

s’inscrivent nos paroles et toutes les choses distinctes qu’elles permettent d’accomplir dans nos
échanges avec autrui.

M. Z. — En relation avec la pensée d’Austin, mais aussi avec celle de P. Bourdieu, vous avez
travaillé sur U’efficacité discursive et pragmatique, notamment dans votre contribution a
l’ouvrage que vous avez codirigé avec B. Geay, parue en 2016, « Efficacité du discours et
rapports de force : le poids incompressible de ’Institution ? Remarques sur [’efficacité du
langage chez Pierre Bourdieu ». Comment concevez-vous le rdle des institutions dans la
légitimation de cette efficacité ? Le langage peut-il étre a ’origine d’un changement du
monde dans des contextes politiques ?

B. A. — J’ai beaucoup insisté dans mes travaux sur le role que jouaient les institutions dans la
pensée d’Austin pour expliquer Uefficacité illocutoire (ou performative), en cherchant a
rapprocher sa perspective de celle de Bourdieu (alors que celui-ci avait pu dire qu’Austin
oubliait le role des institutions, avant de reconnaitre qu’il s’était trompé et qu’en réalité Austin
’avait beaucoup influencé). Cette insistance s’inscrivait dans un débat avec une large partie de
la pragmatique standard, qui avait tendance a oublier le role décisif des conditions de félicité et,
parmi elles, des institutions soutenant, le cas échéant, ’autorité du locuteur a faire ce qu’il
prétendait faire au moyen du langage. Pour moi, ’enjeu était de souligner le caractére
intrinsequement conventionnel de ’efficacité illocutoire du langage et, ainsi, de réinscrire le
fonctionnement du langage dans le monde social, structuré par des institutions, dans lequel nous
Uutilisons. Ce faisant, il s’agissait aussi de souligner le caractere inégal de ’acces a la maitrise
de Uefficacité illocutoire selon les conditions sociales qui déterminent [’autorité de chacun-e a
faire tel ou tel acte illocutoire (rejoignant les analyses désormais bien connues de Miranda
Fricker sur Uinjustice épistémique, mais par une autre voie). Toutes ces pistes avaient déja
étaient parcourues par M. Sbisa, dont les travaux étaient alors peu connus en France (moi-méme
en ai pris connaissance apres la soutenance de ma thése).

J’avais toutefois tendance a surinterpréter cet aspect de la pensée d’Austin, qui lui avait
d’ailleurs été reproché sous cette forme « forte », par exemple par Francois Récanati (parmi
beaucoup d’autres). En lisant les travaux de M. Sbisa et en dialoguant avec Michel de Fornel
(tous deux marqués par la lecture d’Erving Goffman), en travaillant également sur les textes de
philosophie féministe portant sur le discours de haine (outre ceux de J. Butler, les travaux de
Jennifer Hornsby ou de Rae Langton ont été décisifs), j’en suis venu a considérer que le poids
des institutions était relatif (au sens de relativisable, et de multifactoriel et dépendant de
certains traits du contexte) et que ’on pouvait tout a fait sauvegarder ’aspect conventionnel
des actes illocutoires en réinscrivant leur production dans la dynamique des échanges
interactionnels, toujours situés dans un contexte particulier, dans lequel l’autorité sociale
respective des locuteurs et des interlocuteurs peut trouver a se rejouer (selon différentes
dimensions, d’ailleurs). J’en suis donc venu a complexifier |’approche, en prenant en compte les
multiples dimensions des conditions de félicité, ce qui laisse plus de jeu aux acteurs dans la
réalisation (ou la contre-réalisation) des effets illocutoires. C’était pour moi une facon de
réconcilier J. Butler avec P. Bourdieu ou, pour le dire autrement, dans le champ des sciences
sociales, de tempérer la sociologie critique par la sociologie de la critique.

Je pense donc toujours que les institutions sont nécessaires, du moins dans les sociétés
complexes ou elles jouent un role décisif, pour définir et déterminer U’efficacité symbolique des
actes illocutoires, mais que celle-ci doit toujours trouver a se mettre en ceuvre en situation,
laquelle n’est pas toujours favorable a sa mise en ceuvre ou peut méme offrir a ses opposants

335



MOKHTAR ZOUAOUI

des possibilités de la subvertir ou de la contrer. Ces possibilités (contextuelles) ne doivent pas
empécher une vision synoptique (ou « structurale ») des conditions permettant aux actes
illocutoires de fonctionner, mais obligent a les réinscrire dans les dynamiques situées dans
lesquelles les acteurs (les locuteurs) les utilisent pour faire des choses, parfois bien, parfois mal,
parfois en réussissant, parfois en ratant, et ce de maniére plus ou moins compléte - comme
Austin U'avait précisément souligné. Je suis en ce sens devenu plus fidele a Austin (et a ma
directrice de thése, Sandra Laugier), en reconnaissant la fragilité de ’action humaine.

Est-ce que ce genre d’analyse permet de comprendre que le langage puisse étre a l'origine de
changements du monde d’un point de vue politique ? Certainement ; en un sens, il ’a toujours
fait, mais pas forcément dans un sens émancipateur : tous les mots d’ordre, les ordres, les
commandements, les condamnations, les déclarations de guerre ou d’annexion sont des actes de
parole a dimension politique. L’ensemble des énoncés juridiques ont également une efficacité
définie par le pouvoir politique. Est-ce que, par ailleurs, le langage peut servir a subvertir ou
remettre en cause [’ordre établi, comme le souhaiterait J. Butler ? Probablement, dans certains
cas, mais seulement lorsque les conditions sociales et politiques sont réunies. Ce qui est une
maniere de revenir aux conditions de félicité qui déterminent U’efficacité du langage, et donc
aux éventuels rapports de force qui sont en jeu dans tout échange linguistique. Il convient donc
pour moi de revenir a une analyse matérialiste (enrichie de l’analyse du pouvoir symbolique) de
ces conditions pour comprendre comment le langage peut changer le monde, au sens politique
de 'expression. A cet égard, le travail avec le droit me semble trés important pour comprendre
quelles sont les modalités spécifiques de U'efficacité des énoncés juridiques et les conditions
dans lesquelles ils fonctionnent (ou pas), sont modifiés, voire remis en cause. Mais ’analyse du
fonctionnement du langage permet surtout et d’abord de comprendre comment des inégalités
dans la capacité illocutoire des acteurs sont déterminées par ’état des relations sociales au sein
d’une structure donnée ou d’une communauté (éventuellement moins structurée) donnée
(comme le montre, par exemple, Sally Haslanger dans ses travaux). L’analyse des insultes, qui
pourrait sembler anecdotique sinon déplacée, a joué un grand role dans ma réflexion a cet
égard : comment cette forme de violence singuliére qu’est Uinsulte peut trouver a s’établir
entre deux individus ? Quelles sont les conditions qui permettent a un individu d’en insulter un
autre et qui font que celui-ci va se trouver blessé (ou pas) par cet acte de parole ? Dans quel cas
et pourquoi peut-on ne pas étre blessé par une insulte ? Ces questions permettent d’analyser
finement les relations de pouvoir, parfois purement contextuelles, qui se jouent dans ce type
particulier d’échange langagier - lequel permet également de souligner le fait, longtemps
inapercu, que l'usage du langage est d’autant plus une question de pouvoir qu’il peut exercer
une forme de violence.

M. Z. — Vous explorez également les relations entre langage et pensée, notamment a
travers le contextualisme et la critique de [’idée de langage mental. Comment la diversité
des langues et des cultures influence-t-elle, selon-vous notre compréhension de la pensée ?

B. A. — C’est une dimension désormais moins importante de mes recherches. La critique de
’idée de langage mental était liée a une certaine forme d’anti-mentalisme de la philosophie
d’Austin, présente lorsqu’il critique ’idée d’une détermination mentale de l’engagement pris
par une promesse. Par ailleurs, le contextualisme qui me permettait de critiquer l’idée de
langage mental était inspiré de ma rencontre décisive, au cours de mes années de these, avec
Charles Travis, interprete a la fois de la philosophie d’Austin et de celle de Wittgenstein. Tres
marqué dans ma thése par sa pensée a la complexité redoutable (et son humour si particulier,

336



MOKHTAR ZOUAOUI

en un sens héritier de celui d’Austin), j’ai pu grace a lui défendre une perspective sur la
philosophie d’Austin qui rompait avec la pragmatique standard (dont il se démarquait
également), laquelle cédait alors aux sirénes du mentalisme, tel qu’il avait pris forme dans la
pensée de Dan Sperber et Deidre Wilson, et leur livre sur La pertinence. Ch. Travis était alors
connu pour avoir proposé une critique radicale (d’inspiration wittgensteinienne) de la
philosophie intentionnaliste de Paul Grice sur laquelle Sperber et Wilson prenaient appui. La
critique de Ch. Travis me permettait alors de défendre positivement la philosophie d’Austin et
de légitimer une approche en philosophie du langage qui n’était pas fondée sur une quelconque
forme de philosophie de U'esprit (ce qui pouvait ensuite légitimer un rapprochement, qui me
paraissait plus fécond, avec les sciences sociales). Par ailleurs, le contextualisme travisien était
une lecture assez fidele de la pensée austinienne qui remettait en cause, au moins partiellement,
la place centrale accordée a l’analyse du langage en termes véri-conditionnels. Avec Travis, la
question de la vérité devenait beaucoup plus complexe que ce qu’en proposait l’analyse
standard, et rejoignait clairement la perspective défendue par Austin dans ses textes sur la
vérité. C’est également quelque chose que Jocelyn Benoist est susceptible de défendre dans la
forme propre de « nouveau réalisme » qu’il développe.

Je n’ai pas vraiment de these sur la facon dont la diversité des langues et des cultures influence
notre compréhension de la pensée, méme si les approches inspirées de |’hypothése dite « Sapir-
Whorf » m’intéressent beaucoup et nous obligent, me semble-t-il, a avoir une approche
beaucoup plus complexe de la pensée que ce que nous proposent les sciences cognitives ou, du
moins, la conception standard des sciences cognitives. Ce qui m’intéresse dans cette diversité,
c’est plutot la facon dont elle nous oblige a relativiser la conception tres influencée par la
langue anglaise de 'efficacité pragmatique du langage. On peut en effet montrer - cela a été
fait - que certains traits du modéle pragmatique searlien repose sur le fonctionnement de la
langue anglaise. Or, précisément, si on définit U’efficacité illocutoire comme une efficacité
conventionnelle, on en vient a faire dépendre ’efficacité d’une langue donnée de la société
dans laquelle elle est utilisée (et définie). C’est précisément ce qu’étudie ’anthropologie
linguistique, de laquelle je me suis de plus en plus rapproché au cours des années et au fil de
mes rencontres intellectuelles. L’idée de ce rapprochement - qui motivait déja le projet de
recherche déposé pour rentrer au CNRS - consiste a considérer qu’il n’y a pas d’universalité par
principe des types d’actes de parole qu’on est habitué a étudier en pragmatique, mais qu’il
convient plutot d’étudier empiriquement les différents types d’actes de parole qu’on rencontre
dans les différentes sociétés, sans préjuger de leur ressemblance (ou de leur différence) avec
ceux qu’on rencontre dans les sociétés occidentales, de maniére a en établir une typologie
empiriquement informée qui puisse, a chaque fois, en préciser les conditions de félicité
particuliéres. Il s’agit ainsi de reconnaitre la diversité des conventions qui valent dans les
différentes sociétés (mais aussi dans une méme société a différents moments de son histoire) et
qui définissent ce qu’on peut y faire au moyen de la parole. Il s’agit donc de considérer, contre
une bonne partie de la pragmatique standard, que ce qu’on fait par la parole ne dépend pas de
catégories mentales supposées universelles mais de conventions sociales qui, par définition,
varient au cours de Uhistoire et en fonction des sociétés (voire des communautés linguistiques).

M. Z. — Vos travaux s’inscrivent dans une perspective interdisciplinaire, associant
philosophie, anthropologie linguistique, sociolinguistique et droit. Comment ces disciplines
enrichissent-elles votre analyse de [’efficacité du langage ? Peut-on penser a des
applications dans [’analyse de différents types de discours ?

337



MOKHTAR ZOUAOUI

B. A. — Je pense que mes réponses précédentes donnent déja un apercu des raisons pour
lesquelles il est selon moi indispensable de travailler avec les disciplines que vous mentionnez.
C’est d’ailleurs ce que je m’efforce de faire depuis une dizaine d’années en collaborant, dans
mes séminaires, avec des collegues issus de ’histoire et |’épistémologie de la linguistique (Irene
Rosier-Catach), de Uhistoire du droit (Corinne Leveleux-Teixeira), de ’histoire et la philosophie
des religions (Philippe Buttgen) et de l’anthropologie linguistique et la sociolinguistique (Michel
de Fornel). Toutes ces disciplines obligent la philosophie du langage a prendre en compte la
diversité des cas concrets, |’épaisseur historique de leurs occurrences, le contexte social et
culturel de leurs réalisations, etc. Il s’agit ainsi d’étre plus réaliste en étant attentif a la
diversité des cas et des situations. Nous avons ainsi consacré plusieurs années a ’étude
collective et comparée du blaspheme et de linsulte, du Pledge of allegiance et de la
déclaration de foi, du témoignage et de l’aveu, et, cette année, des énoncés visant une
évaluation normative du réel (expertises, diagnostic, jugement pénal, etc.).

A chaque fois, il s’agit de mobiliser les ressources de Uhistoire et de ’anthropologie pour
confronter les cas réels aux recherches les plus actuelles en pragmatique et en philosophie du
langage. Cela doit, en principe, empécher de formaliser trop rapidement des cas trop idéalisés
pour mieux comprendre l’ensemble des circonstances qui importent dans ’efficacité d’énoncés
produits dans des situations toujours plus complexes que celles que la philosophie imagine - cela
sans abandonner I’ambition théorique, ni rien céder a la rigueur du concept.

M. Z. — Une derniére question. La notion de « langage ordinaire » est devenue une notion
clé pour la pensée philosophique contemporaine, a telle enseighe qu’elle a redéfini les
approches de la signification et de [’action dans des contextes sociaux. Comment situez-
vous la notion de « langage ordinaire » par rapport aux concepts saussuriens de langue et
parole ? Comment peut-on, selon vous, concilier un « speech act » austinien et « acte de
parole saussurien ?

B. A. — C’est une question compliquée et que je n’ai pas suffisamment explorée, car la pensée
d’Austin appartient clairement & une autre tradition, méme si Emile Benveniste en a, dés les
années 1950, exploré les proximités. Ce qui est évident, c’est que le langage ordinaire austinien
releve beaucoup plus de la parole au sens saussurien ; mais il n’est pas impossible que la
caractérisation austinienne revienne en définitive a mettre en cause la distinction entre langage
et parole. Ce n’est pas clair. Par ailleurs, I’idée de langage ordinaire a, paradoxalement, chez
Austin une portée beaucoup plus abstraite que les concepts saussuriens : il s’agit plus d’un
concept polémique visant a contrer ’idéalisation (et la formalisation) du langage opérée par le
positivisme logique (et la philosophie analytique qui en dérive). Il y a toutefois des tentatives
récentes pour en produire une application empirique (je pense aux travaux de Nath Hansen) qui
permettraient peut-étre un rapprochement motivé scientifiquement.

Par contre, il ne devrait pas étre trés difficile de concilier acte de parole austinien et acte de
parole saussurien, en ce que, chez Austin, ’acte de parole (que ce soit dans sa dimension
locutoire ou illocutoire) reléve clairement de 'usage de la langue (d’ou d’ailleurs la mauvaise
traduction de « speech act » par « acte de langage »). Simplement, ’acte de parole austinien
est plus complexe qu’un acte de parole saussurien, en ce qu’il comprend plusieurs dimensions
analysables. Par contre, il est probable que la dimension perlocutoire excéde la portée du
concept saussurien. Mais je n’ai pas fait ce travail sérieusement, méme si la comparaison
s’avérerait probablement fructueuse.

338



MOKHTAR ZOUAOUI

Propos recueillis par Zouaoui Mokhtar

Références bibliographiques

ZOUAOUI, M. (2025). . L. Austin, Quand dire c’est faire, seconde édition inédite, introduction et traduction par Bruno
Ambroise, postface de Francois Récanati, Paris, Editions du Seuil, mai 2024, 260 p.: . L. Austin, Quand dire c’est faire,
seconde édition inédite, introduction et traduction par Bruno Ambroise, postface by Francois Récanati, Paris, Editions
du Seuil, may 2024, 260 p. Revue algérienne Des Lettres, 9(1), 435-442. Consulté a l’adresse https://journals.univ-
temouchent.edu.dz/index.php/RAL/article/view/541

339



	Propos recueillis par Zouaoui Mokhtar
	Références bibliographiques

